
656� AHIg 34/2025

SECCIÓN BIBLIOGRÁFICA

DOI 10.15581/007.34.068

Gerardo Lara Cisneros y Roberto Martínez González (eds.) 
El ídolo y las hogueras. Idolatría y evangelización 
en América virreinal, siglos xvi-xviii 
Iberoamericana y Universidad Nacional Autónoma de México, Madrid y México 2023, 300 pp.

En una edición muy cuidada, con partici-
pación de Juan Carlos García, se ha pu-
blicado este texto, dentro de la colección 

Tiempo Emulado. Contiene diez estudios, 
bajo la conducción de un especialista en el 
tema de las idolatrías en México como es 



AHIg 34/2025� 657

SECCIÓN BIBLIOGRÁFICA

Gerardo Lara y de un especialista en reli-
giones tradicionales como Roberto Martí-
nez, también de México.

En la introducción destacan la impor-
tancia de comprender la extirpación de 
idolatrías dentro del complejo creado por 
la corona, el clero y el conjunto de la co-
munidad respecto a las religiones prehispá-
nicas. Visto como un deber y justificación 
para la conquista y el asentamiento español 
en América, la lucha contra estas se volvió 
central, y en el terreno de las prácticas y 
en las construcciones mentales el indio y 
su religión fueron una preocupación per-
manente. A partir de allí las extirpaciones 
llevadas a acabo en América dejaron traslu-
cir estos deseos e intereses.

Planteado así, efectivamente los trabajos 
abordan diversas problemáticas asociadas a 
este complejo problema. Víctor Manuel 
Ávila refiere la importancia de detenernos 
en conocer mejor el concepto de idolatría, 
categoría de análisis poco trabajada por los 
estudios, pero que para teólogos y misione-
ros de entonces era de capital importancia, 
para de esta manera estructurar un progra-
ma de lucha, como puede verificarse en las 
referencias de Juan de Zumárraga, primer 
obispo y arzobispo de México.

Sobre esa base es posible entender la 
labor del obispo de Puebla Diego Oso-
rio, estudiado por Olivia Luzán, hacia 
mitad del siglo  xvii, quien achacando a 
los franciscanos la existencia de lo que se 
consideraba supersticiones, por el supuesto 
abandono en su labor, organizó acciones de 
gobierno y justicia, encaminadas a comba-
tirlas, aunque ello no permitió eliminar las 
costumbres religiosas prehispánicas en las 
sierras de Tlaxcala, que continuaron vigen-
tes a pesar de los procesos seguidos contra 
hechiceros y otros idólatras. Esta manera 
de abordar el problema, también se repite 
con el caso del obispo de Chiapas Francisco 
Núñez de la Vega, estudiado por Rosalba 

Piazza, quien, ante las diversas expresiones 
de rituales de los indios, que mostraban su 
devoción cristiana, vio en ellas señalas cla-
ras de idolatría, procediendo a su combate 
con los métodos ya conocidos. Además, la 
concepción misma de idolatrías y sus signi-
ficados se convertía en un arma entre indios 
o entre indios y clérigos para cuestionarse, 
invalidarse o sacar provecho de las circuns-
tancias. Lizcano Carmona aborda esto en 
el estudio de comunidades otomíes al norte 
de ciudad de México, a fines del siglo xvii.

De esta manera, los proyectos y deseos 
militantes se cruzaban con las coyunturas 
locales, los apetitos por el poder, y otros 
aspectos que permitieron o no el desarrollo 
de las labores de combate contra las reli-
giones locales. Juan Carlos García, al estu-
diar al extirpador de idolatrías Estanislao 
de Vega Bazán, nos muestra el contexto en 
que surgió su obra Testimonio auténtico de 
una idolatría muy sutil... (1656). Analiza con 
precisión erudita el recorrido del clérigo, 
sus problemas con los indios, sus relaciones 
con el clero, y un intrincado de sucesos que 
ayudan a entender los motivos que le lleva-
ron a escribir este testimonio. Sirve tam-
bién para comprender lo que la idolatría 
significaba bajo una perspectiva personal.

Por supuesto, también estas problemá-
ticas se cruzaban con las dinámicas mismas 
de las campañas de extirpación de idola-
trías, que se solían desatar en los diversos 
ámbitos geográficos. John F. Chuchiak IV 
trabaja el caso de la labor de los obispos yu-
catecos y su clero en su afán de perseguirlas 
entre los indios maya a fines del siglo xvi 
y hasta mediados del siglo xvii, pero tam-
bién las alternativas jugadas por los indios, 
y entre el mismo clero franciscano y los 
obispos, enfrentados entre sí. Analiza las 
dinámicas de poder en ámbitos sociales 
tensos, con el elemento idolátrico como 
catalizador. También Nelson Castro, en su 
trabajo sobre Charcas para idéntico perio-



658� AHIg 34/2025

SECCIÓN BIBLIOGRÁFICA

do, analiza cómo las actividades extirpado-
ras fueron intermitentes hasta 1610, cuan-
do presionados por diversos extirpadores 
influyentes –como Francisco de Ávila–, las 
campañas del arzobispo limeño Lobo Gue-
rrero, la acción del virrey del Perú príncipe 
de Esquilache, y los jesuitas, el obispo de 
La Paz y el arzobispo de La Plata, con el 
concilio provincial platense de trasfondo, 
estructuraron una labor de extirpación or-
gánica no muy del gusto de ellos mismos.

Todo lo cual, en el plano de los resul-
tados misioneros, lleva a que María Tere-
sa Álvarez analice para el siglo xviii en el 
arzobispado mexicano que mientras en los 
espacios urbanos hubo un interés clerical 
por combatir diversas expresiones de la in-
moralidad pública, en las zonas rurales, de 
misión, persistía la persecución idolátrica, 
con una institucionalidad jurídica muy bien 
montada, con un discurso de reafirmación 
de la ortodoxia católica que buscó recrearse 
con los programas del siglo xviii, cuando 

se secularizaron las doctrinas y se promovió 
la educación de castellano entre los indios, 
entre otros aspectos. Esto está en sintonía 
con lo que plantea Gerardo Lara, quien 
encuentra en el  IV Concilio mexicano 
(1771) una discusión sobre la causa de las 
supersticiones no tanto en la resistencia de 
los propios indígenas sino en el abandono 
a que estaban sometidos por el clero local, 
de allí que se afirmara la necesidad de curas 
preparados y una educación intensa. Am-
bos trabajos nos hablan de las postrimerías 
del periodo virreinal en América y el estado 
de los hechos antes del surgimiento de las 
repúblicas.

En resumen, se trata de un libro muy 
bien planteado, que aborda discusiones 
asociadas a un tema que ha llamado y sigue 
llamando la atención de los especialistas: el 
de las religiones prehispánicas, el proceso de 
cristianización y sus implicancias sociales.

Fernando Armas Asín
Universidad del Pacífico (Lima, Perú)


	Botón 2: 
	Página 656: 
	Página 658: 

	Botón 3: 
	Página 656: 
	Página 658: 

	Botón 4: 
	Página 656: 
	Página 658: 

	Botón 5: 
	Página 656: 
	Página 658: 

	Botón 6: 
	Página 657: 

	Botón 7: 
	Página 657: 

	Botón 8: 
	Página 657: 

	Botón 9: 
	Página 657: 



