https://doi.org/10.31819/9783968697444_007

VII.

VIDAS SIN HABITOS: LA NINEZ

EN LOS TESTIMONIOS DE MONJAS DE NUEVA
GRANADA, EL CASO DE FRANCISCA JOSEFA
DEL CASTILLO

Liryam Rosarsa GonNzALEZ EsPINOSA

RESUMEN

Este capitulo explora un aspecto de los roles femeninos tradicionales,
especificamente a través de las biografias y autobiografias escritas por
monjas en Nueva Granada durante el siglo xv11r. Se enfoca en el manus-
crito de Francisca Josefa del Castillo, escrito en las primeras décadas del
siglo xvII1 y cuya edicién principe fue publicada en 1817. Se presenta un
contexto histérico y social, desde la esfera conventual hispana y el lugar
que tiene la madre Del Castillo en la tradicion literaria colombiana.

Se explica también el auge de las escrituras de las “vidas” durante
los siglos xv1 y xv11, sus particularidades y las repercusiones que tuvie-
ron en las pricticas literarias y religiosas de su época. Por tratarse de
un género que toma elementos de las hagiografias, se han seleccionado
los capitulos en los que Francisca Josefa del Castillo repasa su nifiez,
definida como un momento fundamental en esta tipologia textual. Se
revisan los principales topor hagiogrificos y las estrategias y formas
particulares que ejemplifican la nocién de autoria femenina en la Amé-
rica colonial y de forma transversal la construccién de identidad en las
nifias de América del siglo xvrrr.

PALABRAS CLAVE: vida conventual; monjas; nifiez; Francisca Josefa del
Castillo; escritura femenina; diarios; vidas; hagiografias; Tunja; Nueva
Granada.


https://doi.org/10.31819/9783968697444_007

324 LILLYAM ROSALBA GONZALEZ ESPINOSA

La VipA DE FrRaNCISCA JOSEFA DEL CASTILLO Y SU LUGAR
EN EL CANON LITERARIO

Cuando Francisca Josefa del Castillo (1671-1742) empez6 a escribir
su Vida' tenfa aproximadamente cuarenta afios y llevaba més de veinte
viviendo en la clausura del convento de las clarisas de Tunja, en Nueva
Granada’.

Su decisién de escribirla, como consta en su manuscrito, no nacid
de una iniciativa personal, sino del mandato de su confesor, y es una
justificacién que encontraremos en textos similares de los siglos xvir y
xvIir, de autoria de numerosas religiosas en los dos lados del Atldntico.

A la par del diario, la madre Del Castillo escribié casi doscientas
reflexiones y textos literarios hoy conocidos como Afectos,’ fruto de un
afin de consignar y explicar las lecturas que iba realizando, y, aunque
este capitulo no se enfoca especificamente en la produccién literaria de
Francisca Josefa del Castillo, dicha obra se configura como referente
para establecer su condicién de escritora, pues la autoria de estos textos
precede la de su relato autobiogréfico. De otra parte, en otros folios
manuscritos de la monja se incluyen reflexiones, glosas, oraciones, no-
venas, biografias y poemas que dejan en evidencia su irrefutable interés
por la cultura escrita. Ademds de estos documentos escritos se conserva
alguna correspondencia que la neogranadina mantuvo con varios direc-
tivos religiosos, en especial de la Compaiifa de Jests, como lo demues-

1. El manuscrito se denomina de diferentes maneras, dependiendo de su editor: Vida
de la V. M. Francisca de la Concepcion, religiosa del convento de Sta. Clara de la
ciudad de Tunja en el Nuevo Reyno de Granada (1817), Su vida (2007, 2021), Mi
vida (2015), entre otros. Nos referiremos al documento simplemente como Vida
en cursiva y en mayuscula. En caso de mencionarse una edicién especifica se ano-
tard el afio de la edicion.

2. El convento de las Clarisas de Tunja fue fundado en 1571. Fue el primero abierto
en el territorio de Nueva Granada. Posteriormente se fundaron otros tres conven-
tos franciscanos: en 1582, el de Pamplona; en 1595, el de Santa Fe, y en 1599, el de
la Concepcién, también en Tunja.

3. Los Afectos espirituales son textos de tipo religioso en los que se pueden encontrar
oraciones, glosas, poemas, reflexiones, en torno a la experiencia mistica y a comen-
tarios de lecturas realizadas por la madre Del Castillo a lo largo de su vida. Se pu-
blicaron de forma parcial en 1843 y de una forma mas completa en 1942. Algunos
de estos fueron explicados en un primer volumen por Dario Achury Valenzuela en
1962 y en 1968 fueron impresos en su totalidad en las obras completas coordinadas
por Dario Achury Valenzuela. Los demds Afectos no han sido comentados todavia.



VIDAS SIN HABITOS 325

tran algunas cartas halladas entre sus archivos y editadas por su sobrino
nieto Antonio Maria de Castillo y Alarcdn, quien publicaria las cartas
a finales de la segunda década del siglo x1x y en conjunto con el diario
espiritual. En este sentido, su importancia como escritora estd dada a
partir de lo que sus contemporineos masculinos fueron edificando al-
rededor de su nombre, una prictica que puede considerarse comun,
como lo muestran otros capitulos que hacen parte de este libro. Si bien,
la escritura de la Vida de la madre Del Castillo parte de una imposicion,
porque asi se indicaba en aquellos tiempos,* también es muestra de un
trabajo que tenfa un sentido singular para ella, en el que consignaba sus
experiencias tanto cotidianas en el convento, como religiosas y misticas
en la observacién y prictica de su doctrina. En esa medida, es coinci-
dente con las escrituras de monjas contempordneas a su tiempo, tanto
en Nueva Granada como en otros territorios hispanos.

Fig. 55. Anénimo, Francisca Josefa de la Concepcion del Castillo y Guevara,
pintura, c. 1813, Coleccién Banco de la Reptiblica de Colombia, Bogot,
Colombia. Fuente: Francisca Josefa del Castillo.JPG-Wikimedia Common:s.

4. La imposicién, proveniente del confesor, pone en una situacién de inferioridad
a las monjas escritoras. Véase el concepto de mirada masculina (male gaze) en la
introduccidn, pp. 52-53.


Castillo.JPG

326 LILLYAM ROSALBA GONZALEZ ESPINOSA

El retrato alegérico de la madre del Castillo fue pintado posterior a su
muerte, hacia 1813, por un artista desconocido. Entre otros elementos
puede verse la pluma y el libro que destaca su labor como escritora. La
pintura es anterior a la publicacién del primer volumen de sus obras, en
1817. Este retrato indica un floreciente interés en los primeros afios del
siglo x1x hacia la figura de Francisca Josefa del Castillo, ya relacionada
con su produccién escrita y vida intelectual, fusionada con su religiosidad.

El texto de su Vida se abre con una justificacién de sus primeros
afos, de acuerdo a las pautas hagiograficas. Aunque sigue una tradi-
cién y un modelo estilistico determinado por la imitatio, se encuen-
tran aqui las peculiaridades de su infancia, contada desde una postura
reflexiva otorgada por sus afios de experiencia como monja clarisa de
velo negro. Asi, comparte informacién vital para dar un vistazo so-
mero a su vida cotidiana como mujer, y a su nifiez en particular, arti-
culada a través de su experiencia personal de mujer criolla que toma
la decisién auténoma de vivir en la clausura. El texto se inscribe en
un modelo especifico de escritura de las vidas, pero da cuenta de un
mundo intimo y cotidiano que se va descubriendo en la escritura y en
la posterior revision de sus posibles lectores. Es una imitatio que tiene
elementos de inventio, como se ha sugerido recientemente en estudios
sobre la literatura conventual,® y que evidencia una conciencia de si
misma como autora.

En este documento se abordari el texto de Francisca Josefa del
Castillo titulado Vida desde una perspectiva literaria y comparativa.
Para ello se revisard el manuscrito original de la madre Del Castillo y
se contrastara con diferentes ediciones de la obra® enfocandose en los
apartes del texto en los que la escritora describe los afios previos a su
ingreso al convento. Se revisard la estilistica enmarcada en una tipolo-
gia textual denominada “vidas” y que parte de un modelo hagiogréfico

5. Lewandowska, Escritoras monjas: autoridad y autoria en la escritura conventual
femenina de los Siglos de Oro, p. 216.

6. 1817, edicién principe, a cargo de Antonio Maria de Castillo y Alarcén; 1968, edi-
cién de Dario Achury Valenzuela; 2007, edicién de Angela Inés Robledo Palome-
que; 2009, edicién de Beatriz Ferrts y Nuria, y 2021, una nueva edicién de Angela
Inés Robledo Palomeque. Se revisaran también apartes de los manuscritos deposi-
tados en la biblioteca Luis Angel Arango de Bogota y accesibles en forma digital.
Especificamente se revisardn el MSS072, donde se encuentra Vida y apartes de los
manuscrito MSS076 y MSS071.



VIDAS SIN HABITOS 327

y espiritual cuyo texto paradigmdtico en el mundo hispdnico es EI
libro de la vida (1588) de Teresa de Jests (1515-1582); este modelo
contaria con docenas de ejemplos de escritura conventual en la penin-
sula ibérica, que saltarian luego a los territorios coloniales de ultramar.
Se trata entonces de un ejercicio de escritura relevante para la literatura
escrita en espafiol, que trascendié fronteras y fue constante durante
varias decenas de afios en los espacios conventuales.’”

Vida esta dividido en cinco cuadernos, y la parte concreta que
corresponde a su nifiez se encuentra en el primero. El texto fue nu-
merado por la autora, generando una estructura de cincuenta y cinco
capitulos. El apartado correspondiente a su nifiez no tiene enmiendas,
tachaduras o comentarios adicionales significativos, con excepcién de
un par de agregados escritos con otra tinta, que especifican el niimero
del cuaderno.

En la edicion principe de Vida se agregd un encabezado descriptivo
a cada capitulo, que desde entonces se ha conservado en las posteriores
ediciones del texto. Sin embargo, y como se apunta en la edicién de
Beatriz Ferrts y Nubia Girona,® estas no son anotaciones realizadas
por la monja, y pueden predisponer la lectura del texto, por consi-
guiente, en su edicién se omiten dichos encabezados.

La primera edicién impresa de textos de la madre Del Castillo data
de 1817, y fue publicada en Filadelfia, en una edicién realizada, como
se indico previamente, por su sobrino nieto Antonio Maria de Castillo
y Alarcén, quien para ese entonces estaba asentado en esa ciudad hu-
yendo de la situacion politica y social que se vivia en Nueva Granada.’
Del Castillo pertenecia a las élites neogranadinas, dando cuenta del
prestigio social que conservaba esta familia, no solo en Tunja, sino en
Santafé y Cartagena.!

En la primera edicion del texto, Antonio de Castillo subraya que
la autoria de los escritos que se encuentran en el manuscrito y que
presentan la genealogia de la monja es de Francisco Domingues de

7. Véase en la introduccidn el analisis discursivo en los estudios sobre mujeres, p. 38.

8. Véase el estudio preliminar de Beatriz Ferrtis y Nuria Girona en Francisca Josefa
del Castillo y Guevara, Vida de sor Francisca Josefa del Castillo.

9. Steffanell, “Sor Francisca Josefa de Castillo (1671-1742): una ‘rara avis’ en el ca-
non de la literatura colombiana fundacional”.

10. Al respecto, véase el libro de Robledo Palomeque, El manuscrito de la madre
Castillo y los conspiradores.



328 LILLYAM ROSALBA GONZALEZ ESPINOSA

Urrejolabeitia, casado con una sobrina segunda de sor Francisca, Rosa
de Castillo y Ledn. Se explica, a su vez, que estos textos fueron reco-
gidos por la familia y se encuadernaron para su debida conservacion.
Esto muestra el interés de la familia por mantener viva la memoria de
la monja tunjana.

La primera edicién contiene también una serie de paratextos esen-
ciales para comprender el rol que empezé a cumplir Francisca Josefa
del Castillo en la, para entonces, incipiente nacién poscolonial. Por
una parte, Antonio de Castillo decide publicar las cartas que se con-
servaban de algunos de los confesores que tuvo la religiosa y que ella
habia decidido guardar. Estas cartas podian leerse como una forma de
legitimar, en el pensamiento decimondnico, la existencia de una mujer
que era parte de una familia prestante de la sociedad colonial, con una
muy limitada participacidn en la esfera publica y que, sin embargo,
mantenia correspondencia con destacados jesuitas del virreinato de
Nueva Granada; a su vez, estas cartas —o asi lo pretende enunciar
Antonio de Castillo— dejaban claro que ella escribia por una orden de
ellos; es decir, su labor de escritura, por una parte, estaba debidamente
facultada por las autoridades eclesidsticas y el lector del siglo x1x no
se habria de extrafar con la novedad de que habia existido una monja
escritora en el siglo xvIi1, y por otra, evidenciaba que no se trataba de
un ejercicio de vanidad, sino de una prueba de obediencia.

Otro elemento de interés es una carta firmada por dos destacados
miembros del clero, que, como apunta Stefanell, representaban a dos
bandos contrarios en la politica neogranadina del momento. No obs-
tante, el que ambos decidieran dar valor a la obra y certificar su calidad
y originalidad subraya el interés que la obra de Francisca Josefa del
Castillo empezd a tener entre la sociedad letrada. “Resulta paradéjico
entonces que la monja Castillo represente un baluarte prohispdnico
[...], pero al mismo tiempo atente contra los ideales politicos de los
espafioles [...]. Sin embargo, existia un punto que ambos bandos apo-
yaban por igual: el ideal catélico”."

Precisamente, es este elemento el que Steffanell revisa en su estu-
dio. Que la madre Del Castillo, con su produccién mistica hasta en-

11. Mientras que uno de ellos, Nicolds Cuervo, apoyaba las fuerzas independentistas,
el otro, José Antonio Torres, estaba de acuerdo con la reconquista espafiola que se
habia consolidado en 1816. Steffanell, “Sor Francisca”, p. 116.



VIDAS SIN HABITOS 329

tonces desconocida, figurara en el canon literario correspondia con
los albores del proyecto nacional, cuyas raices se pueden identificar
en la Expedicién Botdnica a cargo de José Celestino Mutis, iniciada en
1783 y que concluiria definitivamente con el proceso de reconquista
de Nueva Granada, en 1816, apenas un afio antes de la publicacion de
parte de la obra de la monja clarisa. De esa manera se dio pie a los dos
acontecimientos importantes que ayudaron a inscribir su nombre en
los albores de las letras nacionales: primero, ser incluida en la Historia
de la literatura de la Nueva Granada (1867) de José Maria Vergara y
Vergara, texto fundamental para los estudios de canon literario co-
lombiano; segundo, ser denominada “escritor insigne” en la Academia
Colombiana de la Lengua en 1890. Como han notado varios investi-
gadores alrededor de este suceso, las élites intelectuales presentaban
a Del Castillo como creadora, sin especificar su género, o dejandolo
para el final del discurso, tratando de ocultar o evadir que se trataba
de una mujer."?

Es interesante también que, pese a su contenido religioso, a los pa-
ratextos de la edicién principe y a las indulgencias otorgadas por la
Iglesia catélica,"” los lectores de la venerable madre hasta hoy dia dan
prioridad a su calidad como mujer escritora y no a que pueda consti-
tuir un modelo de santidad.!

Debe tenerse en cuenta también que es una de las primeras monjas
publicadas en América y el hecho de que se presente como elemento
constitutivo de la nacién es a su vez algo tnico. Sin ir més lejos, no
puede afirmarse lo mismo sobre otras escritoras conventuales, como

12. McKnight alude ala “anomalia” que tal hecho representaba en la cultura nacional,
en la que no habia otra opcién que tratarla como un hombre en ropas de mujer:
“they treat her as an oddity, as a male in female clothing”. Véase The Mystic of
Tunja: The Writings of Madre Castillo, 1671-1742, pp. 8-9.

13. En la edicién de 1817 los censores catdlicos expresan que la lectura de Vida es
“util y provechosa” para los creyentes, p. XXV. En la concesion de indulgencias
dada a los Afectos espirituales, en Bogota, el 29 de marzo de 1843, se especifica que
concede ochenta dias por cada Afecto que “leyeren atentamente”. Véase el docu-
mento “Concesién de indulgencias” en Francisca Josefa del Castillo y Guevara,
Afectos espirituales de la venerable madre y observante religiosa Francisca Josefa
de la Concepcion, en el siglo dosia Francisca Josefa de Castillo y Toledo, Guevara,
Ni7io y Roxas. escritos por ella misma, de mandado de sus confesores segin primera
copia hecha por don Antonio Maria de Castillo y Alarcon, en Santa Fe de Bogotd,
ario de 1896, p. 54.

14. Este enfoque se revisa también en Del Castillo y Guevara, Vida, p. 55.



330 LILLYAM ROSALBA GONZALEZ ESPINOSA

sor Juana Inés de la Cruz, por ejemplo. Aunque parte de la produc-
ci6n de la monja novohispana fue publicada durante su vida y las obras
posteriores a su muerte tuvieron impacto editorial en los dos lados del
océano, no goz6 de mucha fama durante los siglos xvirt y x1x, con ex-
cepcion de algunos circulos de intelectuales. Fue solo desde 1910, con
el centenario de la Independencia mexicana y luego de algunos prece-
dentes que cuestionaban si era 0 no una autora nacional, cuando vol-
vid a traerse a colacion su nombre.” El libro Juana de Asbaje (1910)
de Amado Nervo es, dentro de estos acercamientos, el mas relevan-
te.!® Nervo menciona algunas lineas que pueden ser coincidentes con
el papel que en Colombia se le pretendia otorgar a Francisca Josefa
del Castillo, en la medida en que el escritor mexicano sugeria que sor
Juana Inés de la Cruz no solo era importante por la calidad de su es-
critura, sino que ayudaba en la construccion del “alma de la patria”.”
Ambos casos coinciden en que, en el periodo de cambio del siglo xix
al xx, mujeres que escogieron la vida de clausura entre las restringidas
opciones de vida de su momento, fueron incluidas como escritoras
de sus naciones, aunque no son comparables en cuanto a temdticas de
escritura y repercusion e influencia en la literatura posterior.

A las ediciones posteriores a la de 1817 siguieron otras, entre las
que destacan la de 1968, a cargo de Dario Achury Valenzuela, y las
realizadas por Angela Robledo en 2007, 2015 y 2021, y la de Beatriz
Ferrts y Nuria Girona, hecha en Espafia en 2009. Los prélogos de
estas ediciones muestran la evolucién del interés que ha ido suscitan-
do la monja neogranadina. Es decir, de unas primeras ediciones que
resaltaron a Francisca Josefa del Castillo como parte del recién creado
canon literario colombiano, se pas6 a una indagacion extensa en la
identificacion de fuentes biblicas y religiosas de una mujer pertene-
ciente a la élite tunjana colonial, el enfoque de Achury Valenzuela; y
de este, a una renovacion por el interés en la escritura femenina, que
es el ofrecido por Robledo Palomeque, quien hace diferentes aproxi-
maciones a la escritura de la madre Del Castillo: en la edicién de 2007
relaciona escritura con corporalidad; en la de 2021, revisa la escritura

15. Larrazabal Cardenas, Sor Juana Inés de la Cruz de reliquia Historica a texto vivo,
p- 54.

16. Para més informacién, véase Perelmuter Pérez (ed.), La recepcion literaria de Sor
Juana Inés de la Cruz: un siglo de apreciaciones criticas (1910-2010).

17. De Mora, “Década de 1910 el renacimiento de sor Juana”, p. 27.



VIDAS SIN HABITOS 331

conventual en el marco de una escritura que expresa la subjetividad
femenina.'s

SER UNA NINA PRIVILEGIADA: “YO, COMO LAS ARANAS, VOLVIA VENENO
AUN LAS COSAS SALUDABLES”

Francisca no especifica en su diario el afio en el que empieza a escribir,
pero diversos investigadores coinciden que lo inici6 hacia 1713," lue-
go de llevar varios afios redactando otros textos, ya que los primeros
Afectos probablemente los escribié a los diecinueve afios. El texto no
tiene final y se interrumpe unos tres afios antes de convertirse en aba-
desa por primera vez. Esto significa que el texto cubre su vida desde
su nacimiento hasta alrededor de los cincuenta afios. Como se trata de
seguir una estructura ya establecida en los diarios espirituales, Vida se
cifie al calendario litirgico. Del Castillo pone como fecha de inicio de
la escritura de su diario el dia de la Natividad de la Virgen Maria, es
decir, el 8 de septiembre, y, en este primer momento ya expone que su
escritura es mandato de su confesor: “empiezo a hacer lo que vuestra
paternidad me manda”.?® Esta sumision es parcial, pues introduce su
vida desde una posicion reflexiva y confesional para “pensar y consi-
derar delante del Sefior todos los afios de mi vida en amargura de mi
alma, pues todos los hallo gastados mal”,*! mientras propone una mi-
rada retrospectiva que le permite darse cuenta de las gracias recibidas.

Desde su perspectiva, su nacimiento representa un padecimiento para
su madre, tanto asi que deben llamar al confesor para asistirla ante la in-
minente muerte. La enfermedad, que cruza tangencialmente los cincuen-
ta y cinco capitulos del diario, tiene importancia en su relato y dichas
angustias se resignifican en la escritura. Asi, reporta en los primeros capi-
tulos una grave enfermedad de la que se salvo gracias a la intervencion de
un familiar que sugiere una medicina para curarla. Esta predisposicién

18. Se ajusta a las nuevas miradas a la historia de las mujeres en América Latina y al
giro del lenguaje. Véase la introduccién, p. 38.

19. De acuerdo con la biégrafa de la madre Del Castillo, en 1713 Diego de Tapia le
ordend escribir su autobiografia. Del Nifio Dios, Flor de Santidad. La Madre
Castillo, p. 173. Esta fecha es aceptada, entre otros investigadores, por Robledo
Palomeque.

20. Del Castillo, Su vida, p. 88.

21. Del Castillo, Su vida, p. 88.



332 LILLYAM ROSALBA GONZALEZ ESPINOSA

estara presente como un miedo latente en sus padres, y Francisca la pre-
senta en conexion con dos eventos relevantes de su infancia: el primero,
la visién que tuvo de una imagen de un Nifio Jesus llamadndola, asunto
que su madre interpreta como una sefial de la pronta muerte de su hija;
el segundo, se relaciona con los habitos de santa Rosa de Lima que los
padres le ponen para que la santa interceda por la salud de su hija. La
particularidad de este segundo evento es que el hébito lo llevaba la nifia
con “joyas y aderezos”,? restandole la austeridad que habria significado
llevar el hdbito para obtener favores de esta limefia que se consolido ra-
pidamente en la devocidn de los habitantes del Nuevo Mundo.

El relato de su nifiez arranca con la descripcion de su origen, lo que
se corresponde con los relatos hagiogrificos que muestran la pureza
del santo a través de su limpieza de sangre. Mds que perentorio era
demostrar que la sangre que le corria por las venas era espafiola. Esta
alusion a la estirpe y la limpieza de sangre hacia parte ya de las formas
de relacionamiento social en la Espafia de los siglos xv y xvi, como
estrategia identitaria usada para crear la idea de hispanidad que motivé
el proceso denominado Reconquista en la historiografia tradicional,
consolidado en el mismo momento de la llegada de los espaiioles a
América. La Reconquista refuerza una idea de hispanidad surgida de
la incorporacién de los nuevos conversos, sobre la que fue creado un
concepto de raza ligado estrechamente al linaje, la cultura y la reli-
gi6n.” En ese sentido, aun si el biografiado era pobre, debia descender
de cristianos de varias generaciones; su consideracién de “sangre lim-
pia” le otorgaba una alta valia espiritual.* Michel de Certeau afirma
sobre este topico hagiogrifico de la limpieza de sangre, que las genea-
logias son vitales en estos textos pues “la sangre es una metafora de la
gracia”, convirtiendo una ejemplaridad religiosa en jerarquia social.?®
Peter Burke, a su vez, indica cémo un buen niimero de los santos des-
pués de la Contrarreforma son de origen noble, con lo que hacen co-
legir las nociones de nobleza y santidad.?

22. Del Castillo, Su vida, p. 93.

23. Martinez, Genealogical Fictions. Limpieza de Sangre, Religion, and Gender in
Colonial Mexico, 2008.

24. Asuncién Lavrin, “La construccién de la nifiez en la vida religiosa. El caso novo-
hispano”, p. 128.

25. De Certeau, The Writing of History, p. 276.

26. Burke, “How to be a Counter-Reformation Saint”, p. 54.



VIDAS SIN HABITOS 333

En Vida, ambos padres conforman un matrimonio ejemplar de
sangre espafiola, que cumplen con el rol tradicional de hombres y mu-
jeres tan enfético en el mundo de la América colonial.”” Esta pareja de
catdlicos practicantes que se desviven por la nifia Francisca, cuenta
con familiares religiosos y cercania a los miembros mds importantes
del clero tunjano. La monja se presenta como una mujer que nacio,
crecié y se educé en el seno de una familia criolla, con alto nivel so-
cioeconémico, y a la vez se trata de una familia privilegiada cuyos
progenitores, Francisco Ventura de Castillo y Toledo y dofia Maria
de Guevara Nifio y Rojas, dedican parte de su tiempo a la caridad, al
recato y a la compasion. Al incluir esta descripcién de su familia, con
sus bondades y acciones hacia los demds, subraya que sus antepasados
llevan afios practicando el cristianismo y eso los pone en la cima social
y espiritual de la ciudad; por eso, sus amistades son las directivas de
la Compaiiia de Jesus: asisten el parto de Francisca, son los confeso-
res de la familia, apadrinan a sus descendientes, aconsejan y asesoran
sobre la vida familiar y religiosa. En resumen, estn insertas en la vida
cotidiana de los Castillo y Guevara y esto aporta al sostenimiento del
sistema de castas.

La Francisca nifia crece junto a su padre, lo acompaiia a sus obras
de caridad y también da cuenta de las buenas cualidades de su progeni-
tor. De este modo, el padre para ella es un modelo de comportamiento
social y espiritual, inscrito en el medio colonial y distinguido por una
jerarquia en la que ellos evidentemente han ganado sus privilegios gra-
cias a sus raices y también a sus practicas religiosas:

a mi padre jamds se le oy una palabra menos compuesta, ni se le vio
accién que no lo fuera. Siempre nos hablaba de Dios, y eran sus palabras
tales que en el largo tiempo de mi vida atin no se me han olvidado, antes,
en muchas ocasiones, me han servido de consuelo y aliento, y también de
freno. En hablando de Nuestra Sefiora (de quien era devotisimo) o de la
pasién de Nuestro Sefior, siempre era con los ojos llenos de ldgrimas, y lo
mismo cuando daba limosna a los pobres.?

En contraste, la descripcién de su madre estd matizada al pre-
sentarla como temerosa de Dios, sin vanidades. Del Castillo pre-

27. Sobre este tépico, véase el capitulo III de este libro.
28. Del Castillo, Su vida, p. 89.



334 LILLYAM ROSALBA GONZALEZ ESPINOSA

senta a su madre utilizando un ejemplo de humildad que no se co-
rresponde con los dias de su nifiez, sino de cuando su madre, ya
viuda, enferma y casi ciega, acepta con deleite el maltrato de una
criada indolente:

mi madre era tan temerosa de Dios cuanto amiga de los pobres y enemiga
de vanidades, de alifios y entretenimientos, y de tanta humildad, que ha-
biendo enviudado y estando casi ciega, le dio una criada muchos golpes en
una iglesia porque se quitara del lugar donde estaba, lo cual llevé con mu-
cha mansedumbre, y se quitd medio arrastrando; me lo referfa alabando a
Dios y bendiciéndolo porque la habia traido de tanta estimacién a tiempo
en que padeciera algo.”

En este acto de intolerancia nuevamente Francisca establece una
distancia entre su familia y el resto de la sociedad tunjana. En con-
traste con la vida ejemplar de sus padres, Francisca se presenta como
una persona que, teniéndolos como modelo, no logra estar a su mismo
nivel; al contrario, dice “yo, como las arafias, volvia veneno aun las
cosas saludables”.*® Ese es el juego que Francisca presentari a lo largo
del texto: es una pecadora que debe trabajar para lograr su salvacién
y tal nocidn estd presente desde que era una nifia que se percibe, ya
desde la mirada de la monja adulta, incapaz de seguir el ejemplo que
tiene en su propio hogar.

Por otra parte, las descripciones de Francisca subrayan el poder
de la familia, no solo por los amigos que frecuentan, como los estre-
chos lazos con los jesuitas, que ya se han sefialado, sino también por
précticas que dan relieve a esa posicidn, como las puertas abiertas a los
pobres en dias precisos o que su casa sea un centro de encuentro de
la familia extendida y de otras personas que se retinen y refuerzan los
vinculos entre su misma casta; estos elementos establecen una marca
diferencial, que mantiene en otro nivel a la servidumbre, a los indi-
genas y a las personas esclavizadas, asunto que se corresponde con el
pensamiento religioso colonial en los que estos grupos estaban exclui-
dos, por lo general, de la santidad.*!

29. Del Castillo, Su vida, p. 90.

30. Del Castillo, Su vida, p. 89.

31. Una de estas excepciones es la santa indigena Catherine Tekakwitha. Véase el ca-
pitulo de Markéta KfiZov4 en este libro.



VIDAS SIN HABITOS 335

EL PRIVILEGIO DEL CONVENTO EN LA AMERICA ESPANOLA

No podria revisarse la vida de una monja neogranadina sin repasar
lo que la vida conventual representaba para una mujer en el Nue-
vo Mundo. En la América espafiola, entrar a un convento y profe-
sar como monja de velo negro era un privilegio reservado para unas
pocas, pues un sistema de castas extendido en toda la sociedad co-
lonial repercutia en la incorporacién de las futuras novicias. En un
principio solo las descendientes directas de espafioles, salvo algunos
casos excepcionales, podian profesar.’? La idea de cuidar a las mujeres
en los territorios recién conquistados conllevé a la creacién de estas
instituciones, hechas, como apunta Asuncién Lavrin, “para quienes
representarian a la cultura espafiola en la construccion de una nueva
sociedad”.*

El primer convento femenino en el Nuevo Mundo abrié sus
puertas en México, en 1540, por pedido del obispo Juan de Zuma-
rraga (1468-1548), quien ya lo habia solicitado con anterioridad a
la Corona sin tener mucho éxito. Este primer convento abrié con
cinco mujeres, todas ellas de rancio abolengo, y desde alli se fue
expandiendo la ola fundacional hacia otros territorios de Nueva Es-
pafia. Veinte afios después, en 1561 se abriria el convento de La En-
carnacién, en Lima. Durante los afios siguientes se fueron fundando
claustros a lo largo del continente, de modo que a finales de 1500
habia veinticuatro conventos en dieciocho localidades de la actual
América del Sur, nueve de ellos de la orden concepcionista, siete de
clarisas, tres de dominicas, cuatro de la orden agustina y uno cister-
ciense.*

El ingreso privilegiado de mujeres de ascendencia peninsular a los
conventos se justificaba en que se trataba de lugares de proteccion,
bajo la figura de un desposorio con la divinidad, que permitia su apli-
cacion efectiva para quienes no estaban en disposicién de ser despo-
sadas terrenalmente, por distintas razones. Se trataba de “un enclave
para sus mujeres, con la exclusion casi total de mujeres indigenas o

32. En Nueva Espafia, solo hasta el siglo xv11t se creé el primer convento para mujeres
indigenas. Véase el extenso estudio sobre la vida conventual de Lavrin, Las esposas
de Cristo. La vida conventual en la Nueva Esparia, 2016.

33. Lavrin, Las esposas, p. 16.

34. Martinez Cuesta, “Las monjas en la América colonial 1530-1824”, p. 579.



336 LILLYAM ROSALBA GONZALEZ ESPINOSA

mestizas”.* Esta division repercutia también en otras mujeres que po-
dian vivir dentro de los claustros, pero no podian profesar ya que no
cumplian con las condiciones requeridas, tampoco ellas debian ajus-
tarse a las severas normas, que, segun la regla, si llevaban las monjas
profesas. Estas mujeres se desempefiaban como criadas, esclavas o
profesaban como monjas de velo blanco; asimismo las obras pias o el
auspicio de un padrino ayudaban en el pago de la dote para las criollas
pobres.*

Lo anterior pone en evidencia el valor social que tenfan para los
virreinatos de América estas mujeres encerradas y alejadas del mundo
recién fundado y de sus posibles peligros; a su vez, demarca el lugar
social y econdmico que estas instituciones tuvieron en el mundo co-
lonial. Si las 6rdenes religiosas masculinas tuvieron misiones activas y
visibles de evangelizacidn, las 6rdenes femeninas se distinguian por su
gran devocién vy la calidad de sus profesas en el mundo hispanico en
general.”” Como indica Julia Lewandowska “el hecho de hacerse mon-
ja [...] era un cambio radical del estilo de vida acorde con las reglas y
constituciones particulares, pero también podia llevar a una integra-
cién dotada de reconocimiento social, politico y simbélico”.

FUNDACIONES Y AUTOSOSTENIMIENTO: EL CASO DEL CONVENTO SANTA
CLARA DE TUNJA

Las primeras profesantes de los conventos en América colonial fueron
—mayormente— mujeres previamente seleccionadas que provenian
de familias prestantes. Las excepciones de postulantes indigenas se
deben precisamente a mujeres de familias indigenas relevantes, como

35. Lavrin, Las esposas, p. 31. Véase también la historia de la fundacién en Lima del
beaterio de Nuestra Sefiora de Copacabana, en 1691, para las indigenas nobles, en
Josefina Muriel, Las mujeres de Hispanoamérica en la época colonial, p. 249.

36. Poco a poco el filtro deja de ser tan meticuloso; habia excepciones. Ademds, eran
cada vez mas frecuentes los casos de mujeres que no tenfan cémo sopesar todos
los requisitos y por ello habia ciertas férmulas para solucionarlo: documentos
trucados, patronos, obras pias, entre otros. Sor Juana Inés de la Cruz pudo entrar
al convento de las jer6nimas en México gracias a un patrono y a un acta de naci-
miento trucada que solventaba el impedimento de ser hija natural. Ella entré al
convento para ser una monja de velo negro, es decir, de mayor rango.

37. Parael caso jesuita, véase el capitulo IV de este volumen.

38. Lewandowska, Escritoras, pp. 180-181.



VIDAS SIN HABITOS 337

fue el caso de las nietas del emperador Moctezuma que profesaron
en el convento de La Concepcién en México, o el del convento Santa
Clara, en Cuzco, Pert, que fue abierto con el objetivo de garantizar
que las primeras mestizas se criaran bajos los preceptos de la religion
catdlica.”?

En Tunja, la situacion no fue la excepcion. La fundacidn de su con-
vento estaba vinculada ya a la familia de la madre Del Castillo, pues
la madre Juana de Jests, una de las hermanas fundadoras era su tia en
tercer grado®. El claustro fue establecido en 1571 y en 1574 los fun-
dadores del convento, Francisco Salguero, encomendero de Mongua,
y su esposa, Juana Macias de Figueroa, pidieron a través del Consejo
de Indias el apoyo del rey “donde puedan ser monjas algunas de las
mas doncellas para lo qual conviene tengan algunas monjas de castilla
de buena vida y religion”.*! El lugar para las monjas fue concedido, a
diferencia de lo segundo, pues no fueron enviadas las monjas de Casti-
lla para que ensefiaran los preceptos de la vida conventual. Las prime-
ras monjas espafiolas llegadas a Nueva Granada desembarcaron més
de cuarenta afios después, en 1617, procedentes de Sevilla destinadas
al convento de Santa Clara, en Cartagena de Indias.* Todas las de-
mads fundaciones conventuales del nuevo reino fueron asesoradas por
6rdenes masculinas o por monjas criollas de conventos ya fundados,
como fue el caso del convento carmelita de Santa Teresa, en Cartagena
de Indias, fundado en 1609, que recibi6 la instruccién de monjas clari-
sas provenientes de Pamplona.*

Como apunta Sofia Brizuela Molina,* el de Tunja se trataba del
primer convento en la Audiencia del Nuevo Reino de Granada y habia

39. Muriel, Las mujeres, pp. 248-249.

40. Véase la introduccién de Achury Valenzuela en Obras completas de la madre
Francisca Josefa de la Concepcion de Castillo, segiin fiel transcripcion de los manus-
criptos originales que se conservan en la Biblioteca Luis-Angel Arango, p. XXXI.

41. Informaciones: Francisco Salguero (1574), Archivo General de Indias, Santafé,
124, 1.° 8.

42. Flérez de Océriz, Genealogia del Nuevo Reino de Granada, tomo 1. El convento
Santa Clara fue fundado en el terreno donado por Catalina de Cabrera. Fray Gui-
11én de Peraza “consiguié Breve de Su Santidad, Cédula del Rey y patentes de sus
prelados para traer religiosas del convento de Santa Inés de la ciudad de Sevilla que
lo fundasen”, p. 116.

43. Corrales, Efemérides y anales del Estado de Bolivar, pp. 287-309.

44. Brizuela Molina, “Para reparo de tanta doncella. El origen de la vida conventual
femenina en Tunja (1571-1636)”, pp. 2-6.



338 LILLYAM ROSALBA GONZALEZ ESPINOSA

que garantizar el funcionamiento y sostenimiento del mismo. Por esa
razon, tales pedidos se consideraban justos y necesarios. Ademds, el
establecimiento de un edificio conventual daria prestigio a una ciudad
acabada de fundar. Que el convento se situara en Tunja y no en San-
tafé no era de extrafiar, pues Tunja para ese momento habia recibido
ya el titulo de ciudad y era un enclave reconocido, con setentaidds
encomenderos. Hacia 1558 habia mis de doscientas viviendas, ade-
mis de otro tipo de edificios institucionales y religiosos que se iban
levantando en esta ciudad® en la que habia “pocos hombres por casar”
y que, como subraya Brizuela Molina, si en 1598 en Tunja residian
unos trescientos espafioles era posible que no hubiera “suficiente dis-
ponibilidad de hombres para forjar buenas alianzas matrimoniales” y
por, consiguiente, “podrian recogerse a servir a Dios muchas pobres
doncellas”.*

Fig. 56. Panordmica actual de Tunja. Fuente: archivo personal de Lillyam
Rosalba Gonzélez Espinosa.

45. 'Tunja recibié el titulo de ciudad y el escudo de armas de la Corona espafiola el 29
de marzo de 1541, firmado por el emperador Carlos I de Espafia y V de Alemania.
46. Brizuela Molina, “Para reparo”, p. 11.



VIDAS SIN HABITOS 339

Cierto es que los conventos eran simbolo de poder y triunfo, ya
que, como asevera Lavrin: “la implantacién de valores espirituales y
sociales en el mundo novohispano constituia la labor mds importante
después de la conquista militar, e involucraba a las mujeres, casadas o
enclaustradas, pues en ellas recafa la tarea de formar las creencias y el
comportamiento de los nifios”.*

La vida al interior del convento seguia el modelo de los conventos
europeos: se imponia la clausura, que con el Concilio de Trento se
convirtié en la dnica modalidad de vida religiosa femenina, asi como
los votos de pobreza, obediencia y castidad. En algunos claustros ha-
bia centenares de sirvientas, donadas y esclavas que superaban con
creces a las monjas. En Vida, Francisca Josefa del Castillo manifiesta
que pese a no quererla “necesita de criada por no poderse otra cosa”.*
Tal era una constante en diversos conventos de América. Por ejemplo,
en el claustro de Santa Clara, en Querétaro, en la década de 1660 habia
una proporcién de cinco esclavas o sirvientas por cada una de las cien
monjas profesas del convento.” Aunque las autoridades eclesidsticas
pretendieron reducir esta cantidad, las monjas aseveraban que tal ni-
mero era necesario para el debido funcionamiento del cenobio.

Se sabe que la mayoria de las mujeres que vivia en el convento
trabajaba a cambio de contar con el claustro como vivienda y, dado
que muchas eran indigenas, mestizas o negras, no podian profesar,
salvo contadas excepciones. Un caso significativo es el de Ursula de
Jests (1604-1666), en Pert: luego de que una de las monjas del con-
vento le comprara su libertad pudo, desde su condicién de esclava
liberta, hacer votos como donada; otro caso se registra en México,
en el que Esperanza de San Alberto (¢?-1679) llevé el hdbito por un
afio, luego de solicitarlo debido a su inminente muerte debido a una
enfermedad.”®

47. Lavrin, Las esposas, p. 32.

48. Del Castillo, Su vida, p. 342. Para mayores precisiones sobre la vida en el interior
del convento tunjano en épocas de la madre Del Castillo, véase Del Nifio de Dios,
Flor de santidad. La Madre Castillo; Paniagua Pérez, “La vida monacal en la obra
de la madre Castillo”, pp. 33-45.

49. Lavrin, Las esposas, p. 177.

50. Véase Van Deusen, Las almas del purgatorio: el diario espiritual y vida anénima
de Ursula de Jesiis, una mistica negra del siglo xvi1 para el caso de Ursula Sudrez.
Para Esperanza de San Alberto, Bristol, ““Although I Am Black, I Am Beautiful:
Juana Esperanza de San Alberto, Black Carmelite of Puebla”.



340 LILLYAM ROSALBA GONZALEZ ESPINOSA

La vida conventual muestra entonces las particularidades sociales de
América, no solo en la operacién de una jerarquia en el plano econémi-
co, necesaria para llevar el velo negro, sino también racial, que sigue las
directrices del mundo exterior al convento. Asi como el voto de pobre-
za en los conventos espafioles mostraba que “se orientaba mds hacia las
necesidades individuales de cada monja y no tanto hacia las de la comu-
nidad en su totalidad”,’" en la América espafiola sucedia a menudo de la
misma forma. Sor Juana Inés de la Cruz disponia de una amplia biblio-
teca, una celda de dos pisos e instrumentos musicales y matematicos,
“que los tenia muchos, preciosos, y exquisitos”.>? En el caso de la madre
Del Castillo, ella disponia de una celda con ubicacién privilegiada cerca
del coro que se la habia comprado a otra religiosa que se la ofrecid v,
para poder obtenerla debi6 hacer diversos trabajos en el convento.

Fig. 57. Celda del convento de Santa Clara de Tunja que pertenecié a
Francisca Josefa del Castillo. Fuente: archivo personal de Lillyam Rosalba
Gonzélez Espinosa.

51. Lewandowska, Escritoras, p. 168.

52. Calleja, “Aprobacién”, en Fama y obras postumas del fénix de México, Dézima
Musa, Poetisa Americana, Sor Juana Inés de la Cruz, Religiosa professa en el Mo-
nasterio de San Jeronimo de la Imperial Cindad de México, C2.

53. Del Castillo, Su vida, p. 176.



VIDAS SIN HABITOS 341

Si bien no es la primera celda en la que vivié la madre Del Castillo, si fue
en la que pasé gran parte de su vida. Estaba situada cerca del coro, lo que
le permitia gozar de un espacio privilegiado cerca del templo y alejado del
resto de las religiosas. Este espacio muestra la capacidad de agencia de la
monja en el claustro y su preponderante posicion en la jerarquia social del
convento.

No debe dejarse de lado que los conventos debian ser sostenibles
econémicamente. No obstante, sus normativas subrayaban el man-
tenimiento de su autonomia, a pesar de que esta debia ser primero
aprobada por los directivos eclesidsticos, especialmente después de las
reformas teresianas que fueron tomadas en cuenta también por otras
ordenes reformadas. “El convento tenfa una vida propia y su autogo-
bierno, pero el grado de libertad que permitia el gobierno de los hom-
bres era limitado en tanto que los jerarcas masculinos supervisaban sus
actividades y, ademds, portaban la llave de su vida espiritual”.>*

En el caso del convento de Tunja, las relaciones y transacciones se
llevaron a cabo a través de la encomienda, base econémica de la ciudad.
En el caso de las clarisas, Francisco Salguero y su mujer, quien tomaria
luego los hédbitos en dicho convento, buscaron que la encomienda de
Mongua fuera parte del patrimonio conventual, asunto escuchado y
cumplido por la Audiencia del Nuevo Reino de Granada, al menos
hasta mediados de 1600.%> En tiempos de Francisca Josefa del Castillo,
su familia, vinculada al convento desde su fundacién, como se men-
ciond anteriormente, tuvo injerencia en las decisiones econémicas del
mismo y la propia monja firmé varios documentos para asegurar su
sostenibilidad.*

Francisca Josefa del Castillo pagé una dote de mil quinientos pesos
después de entrar como seglar y vivir dos afios en el convento.” Una
cantidad alta, comparada con la dote matrimonial que podia permi-
tirse una familia modesta, pero inferior a lo que hubiera costado si se
hubiera casado con una persona perteneciente a su rango.”® No obs-

54. Lavrin, Las esposas, p. 158.

55. Brizuela Molina, “Para reparo”, pp. 14-16.

56. McKnight, The Mystic, pp. 111-126.

57. Del Nifio de Dios, Flor, p. 49.

58. El costo de una dote entre las élites podia llegar a los siete mil quinientos pesos;
entre 1630-1650, el coste medio de una dote era de unos mil trescientos pesos.
Véase Gamboa, El precio de un marido: el significado de la dote matrimonial en el



342 LILLYAM ROSALBA GONZALEZ ESPINOSA

tante, cabe anotar que la razén de vestir el hibito de clarisa no tenia
que ver con la imposibilidad de casarse; su caso era el contrario, como
se mostrard més adelante.

VIDAS COMO GENEROS, HAGIOGRAFIAS Y OTROS

La Vida de la madre Del Castillo sigue la tradicién que marca El libro
de la vida de santa Teresa. Para la validacion del texto nuevo este debia
acogerse al principio bésico artistico de la imitatio, es decir, seguir las
férmulas estilisticas y retdricas era un imperativo para estas escritoras.
Aun asi, antes de tomar la pluma y el papel debian obtener la autori-
zacion de su confesor. La escritura por mandato implicaba verse ante
una hoja en blanco que debia llenarse para cumplir unas expectativas
que no necesariamente eran las propias. Se escribia porque asi lo ha-
bian impuesto, y con temor, porque esos textos, aunque escritos para
el confesor, era probable que llegaran a tener més de un lector. La pro-
pia Teresa de Jesds intentd que su relato autobiografico fuera de corte
mds anénimo y que, por tanto, su autoria fuera difusa, consciente de
que este texto podria ser leido por otras personas.”” En esa medida es
un texto que tiene una clara conciencia de autoria, que recurre al pa-
trimonio literario y cultural que habia a su alrededor, por eso lo que
el lector lee no es necesariamente su vida sino una “entidad literaria”
construida.*®

El ejercicio de escribir era vital en los conventos para erigir y sos-
tener su imagen, y para transmitir ideas y lecturas a otras monjas. Mu-
chas de las religiosas entendian que estos documentos no necesaria-
mente se iban a quedar entre el confesor y ellas, mixime cuando la
mayoria habia leido o conocia la vida de Teresa de Jesus; es decir, no
eran ajenas a los alcances que podia tener un texto de estas caracte-
risticas. Desde la santa abulense vamos a encontrar la anotacién que
lo consignado es porque los confesores asi lo han ordenado, como se

Nuevo Reino de Granada. Pamplona (1570-1650). En Tunja, entre 1700 y 1800,
las dotes oscilaban entre quinientos y mil pesos. Rodriguez, Sentimientos y vida
familiar en el Nuevo Reino de Granada, siglo xviir, pp. 188-202.

59. Teresa de Jests, Libro de la vida, p. 3.

60. Asi lo exponen Sinchez y Mare$ovi, refiriéndose a los textos autobiogrificos es-
pafioles del siglo xv1, en La cuestion autobiogrifica en el Siglo de Oro, p. 18.



VIDAS SIN HABITOS 343

estipula en el titulo de la primera edicién de 1588: La vida de la Madre
Teresa de Jesis y algunas de las mercedes que Dios le hizo, escrita por
ella misma por mandado de su confesor, a quien envia y dirige. De ese
»61 que
marcaria un punto de partida para la escritura femenina y la escritura

modo queda establecida la primera “autobiografia por mandato

religiosa. El impulso que empieza con Teresa de Jests pasaria a las
carmelitas y luego se irfa extendiendo a otras érdenes, en una suerte
de hagiografias modernas y con modelos de santidad con mds cercania
y humanidad.®? Escribir se convierte en un desafio para estas mujeres
al tener que revelar su mundo intimo; al saberse expuestas, hardn uso
de “estrategias defensivas”, como lo asevera Sonja Herpoel® o de una
“retorica de la feminidad” en palabras de Alison Weber.** Es por ello
que recientemente la mirada no se enfoca tinicamente en el principio
de imitacién, sino también en los recursos de los que las escritoras
hacen gala para comunicarse mediante tales modelos. En el caso de las
“vidas”, la autobiografia expone elementos constantes de las hagiogra-
fias, pero hay ciertas particularidades en cada texto, que gracias a esa
estructura preestablecida permiten reconocer las caracteristicas tinicas
de cada manuscrito.

Ademis, junto a estos textos de “vidas” también debe resaltarse que
otros textos literarios contempordneos usaban igualmente la estrategia
de escribir bajo mandato. Por ejemplo, en el Lazarillo de Tormes (1554)
el autor escribe para una “vuestra merced” ante las explicaciones que
se le piden sobre su ascenso social. Esa es la estrategia del narrador
para contar su vida. Hay estratagemas para presentar el yo, que em-
piezan a imponerse y que encontraremos en textos del siglo xvi como
la picaresca, las autobiografias de monjas y soldados o las crénicas de
Indias.®® Las “vidas” se afianzan en dichas tendencias de escritura.

61. El término es acufiado por Sonja Herpoel. Subraya que, en el caso de Teresa de
Jesus, méds que un mandato fue una licencia para escribir. Teresa de Jests es punto
de partida, pero también excepcién en este conjunto de textos. Véase, de Herpoel,
A la zaga de Santa Teresa: Autobiografias por mandato.

62. Baranda Luterio y Marin Pina (eds.), Letras, p. 18.

63. Herpoel, A la zaga, p. 7.

64. Weber, Teresa de Avila and the Rhetoric of Femininity, 1990.

65. Sénchez expone que lo que pretenden estas tendencias es construir una interio-
ridad, una individualidad: crearla en el 4mbito de su propia textualidad literaria.
Véase “La individualidad en la literatura espafiola durea”, p. 33. Herpoel también
sefiala estas similitudes en A la zaga, pp. 30-31.



344 LILLYAM ROSALBA GONZALEZ ESPINOSA

Empero, debe entenderse que estas mujeres no tenian una forma-
ci6n como la del resto del clero, o la que recibian los hombres en el
mundo secular. Su educacién se reducia a la que habian recibido en
casa y lo que iban aprendiendo después en el convento, en donde la
lectura se enfocaba principalmente en la Biblia, devocionales y vidas
ejemplares, en estos textos la nocién de lo femenino y el pecado estaba
muy presente, tal y como se ha visto en otros capitulos de este libro.
En el caso de Francisca Josefa del Castillo, por la informacién que
expone en Vida, la educacion que recibié fue a través de su madre, una
criolla nacida en Tunja que era letrada y le lefa en voz alta; ademads de
que gracias a la amistad que la familia Castillo sostenia con los jesuitas
residentes en Tunja pudo acceder a otros materiales de lectura que le
ayudaron a cultivar su espiritualidad. Es el caso de los ejercicios es-
pirituales de Antonio de Molina® o las meditaciones de san Ignacio,
que fueron parte de las lecturas de su nifiez. Esta idea se arraiga mds al
entrar al convento, donde no habia ocasién de caer en la tentacién de
leer otros materiales que menoscabaran el crecimiento de sus virtudes,
como le llegé a pasar cuando vivia fuera de este.” Todo esto muestra
unas circunstancias privilegiadas que influyen en la construccion del
yo que ella transmite en sus textos y que puede diferir entre el tono
que escoge para Vida y el que encontramos en los Afectos espirituales:
el primero, confesional; el segundo desde una persona dedicada al ofi-
cio de escribir.

Tampoco debe olvidarse que, para las 6rdenes religiosas, la creacion
de modelos de santidad iba de la mano con sus objetivos. Las lecturas

66. La obra de Antonio de Molina tiene gran influencia en las mujeres y en los pro-
cesos de cristianizacion en América. Para otras fuentes similares, véase el capitu-
lo III, de Monika Brenidinova en este volumen.

67. Laformacién letrada de Del Castillo se corresponde con la que para su época reci-
bia una mujer de su clase social. Es decir, a través de la tutorfa familiar y de la gufa
espiritual de su confesor, y posteriormente, en el caso de las religiosas, derivada de
su vida cotidiana conventual; aunque no necesariamente lefa inicamente lo que
estaba disponible en el claustro. La biblioteca de las clarisas en Tunja no tiene re-
gistro de varios de los volimenes que la monja ley6, de acuerdo con lo que reporta
en sus manuscritos. Es probable que esta literatura se la hayan facilitado a través de
sus confesores u otros miembros de la Compaiifa. Véase Del Nifio de Dios, Flor, p.
36y los estudios preliminares a las ediciones de Vida de Achury Valenzuela y Ro-
bledo Palomeque. Para aspectos referentes a la educacién durante la colonia, véase
Andreo y Guardia (eds.), Historia de las mujeres en América Latina; Rodriguez
Jiménez y Maraneli (coords.), Historia de la infancia en América Latina.



VIDAS SIN HABITOS 345

ejemplarizantes, los libros de oracién y el conocimiento a fondo de la
vida de los santos, entre otros, van dirigidos a trabajar esta misma idea
en estas mujeres, quienes a su vez se inspirarian en dichos modelos si
debian escribir sobre si mismas y que tenia también un funcionamien-
to particular, como se mostré en el caso de Catherine Tekakwitha y la
representacién de lo femenino en el contexto del Nuevo Mundo.

Michel de Certeau expone que las hagiografias aumentan su rele-
vancia en el momento en que empiezan a contar la vida de los santos
y no su muerte, como en efecto ocurria con las vidas de los misticos
y de los fundadores de 6rdenes religiosas,® asunto que condujo a que
se supiera mds sobre las mujeres, André Vauchez apunta este aspecto
en relacion con Catalina de Siena, la primera mujer del Medioevo de
quien se disponen variadas fuentes, incluidas las obras que ella misma
escribi6 y quien seria un modelo para las escritoras conventuales.®’

El yo femenino que se explora en estas “vidas” es particular. Gran
parte de estos relatos, como indica Sonja Herpoel, son “vivencias inte-
riores” y “las autoras intentan reducirse al miximo a la no existencia”
para resaltar el objetivo del texto,”® que es mostrar, a través de su ex-
periencia, su intento por llegar a ser una religiosa que sigue al pie de la
letra los preceptos de su doctrina. Las “vidas” viven “la tensién entre
imitatio y singularidad, entre yo-cuerpo y yo-sujeto”, como exponen
Ferrts y Girona. Tales textos, estin llenos de “conflictos, de puntos de
fuga y ejercicios de transito, que no son mis que las marcas del adve-
nimiento de la modernidad”.”! En esa medida, la escritura era también
una opcion irresistible. Si en el convento se queria crear y ofrecer al
mundo cristiano una vida ejemplar, muchas de esas monjas buscarian
llegar a serlo, eso si, sin manifestarlo a viva voz pues la humildad era
parte de sus votos.

Ese deseo se traslada desde Espafia al Nuevo Mundo con un sen-
tido particular. Como expone Jaime Borja, para la América colo-
nial tener su santo “incluso lleg6 a despertar competencias entre los
virreinatos”.”” En esta busqueda, Nueva Espafia y Nueva Granada se

68. De Certeau, The Writing, p. 271.

69. Vauchez, Catalina de Siena. Vida y pasiones, p. 7.

70. Herpoel, A la zaga, p. 8

71. Del Castillo, intr. y eds. Ferrts y Girona, Vida p. 8.

72. Borja Gémez, “Historiografia y hagiografia: vidas ejemplares y escritura de la
historia en el Nuevo Reino de Granada”, pp. 53-78.



346 LILLYAM ROSALBA GONZALEZ ESPINOSA

quedaron rezagadas al no conseguir ninguna santa, mientras que en
Pert se logré la consagracion de santa Rosa de Lima (1642-1693), a
la que siguieron otras, hasta bien entrado el siglo x1x, como las de san
Martin de Porres, santo Toribio de Mogrovejo, san Francisco Solano
y san Juan Macias.”> En ese contexto funcionan también las vidas y
las biografias de monjas y beatas, escritos, ademds, para acompafar
sus procesos de beatificacidn en el Vaticano; es por eso que vamos a
encontramos con personajes que respondian a esa necesidad, como “el
Lirio de Bogotd” —nombre por el que se conocié a sor Maria Gertru-
dis Teresa de Santa Inés (1668-1730), con un proceso de beatificacion,
sin éxito— o el de la “Azucena de Quito”,* hoy santa Mariana de
Jesus (1618-1645), beatificada en el siglo x1x y canonizada a mediados
del siglo pasado.

Por otra parte, como puede verse en algunas de las biografias de
Nueva Granada, las mujeres que escriben sus diarios y de las que tene-
mos registro representan en si mismas un ideal social colonial, en donde
prima su procedencia de poderosas familias criollas y cristianas: estos
son los casos de Maria Gertrudis Teresa de Santa Inés, Jeronima Nava
y Saavedra (1669-1727) o Francisca Josefa del Castillo. De hecho, es
gracias al empefio de la familia Castillo como finalmente la Vida y los
Afectos salen a la luz, pues su tltimo confesor, Diego de Moya, nunca
escribid la biografia que se le habia encomendado, o no se conocen los
borradores, pese a tener en sus manos los manuscritos originales de la
religiosa y los ruegos de la familia Castillo, como lo evidencia una de
las cartas conservadas entre los manuscritos de la monja tunjana, en la
que De Moya expresa que no escribird dicho texto hasta que la fami-
lia no publique el sermén que él escribié para sus honras finebres.””

73. Véase Rubial Garcia, La santidad controvertida. Hagiografia vy conciencia criolla
alrededor de los venerables no canonizados de Nueva Esparia, 2015.

74. Diego de Moya, el tltimo confesor de Francisca Josefa del Castillo hace referencia
ala Azucena de Quito en la carta enviada a la familia Castillo cuatro afios después
de la muerte de la religiosa, donde se excusa por no haber escrito todavia la vida
de la madre Del Castillo, lo hace para sustentar la importancia de que se publiquen
otros textos conjuntos, no solo la Vida, pues todos estos escritos ayudan a conso-
lidar la imagen de santidad, segtin él, incluso en Lima, se lefa la vida de la monja
quitefia. Esto da cuenta de la importancia de dichos procesos en América colonial.

75. La carta sugiere que De Moya no escribié la biografia de la monja por rencillas
con la familia Castillo. La misiva fue enviada a Francisca del Nifio Jests, monja
clarisa y sobrina de Francisca Josefa del Castillo. Diego de Moya le pide, luego de
reiterarle que primero deben publicar su sermén, que queme la carta: “me noticia-



VIDAS SIN HABITOS 347

Esta solicitud no llegé a buen puerto, pero, en tltimas, permitié que
se publicara la Vida en forma de diario espiritual, de pufio y letra de la
monja. Como se menciond antes, estos paratextos sirven para contex-
tualizar mejor la obra de la madre Del Castillo y esta carta es muestra
de las redes que habia que tejer y cuidar para mantenerse vigente como
figura ejemplar del modelo conventual en el sistema colonial .7

JERARQUfAS QUE SE SUBVIERTEN EN LA ESCRITURA CONVENTUAL

En palabras de Kristine Ibsen, al pedirle a una monja que escribiera y
se asumiera como centro en su narracion se le daba el privilegio poco
comun de ser un agente activo, una heroina de su propia vida. Aunque
no se debe pasar por alto que esta agencia estaba mediada por el confe-
sory que esta forma de ejercer poder no tenia generalmente a un terce-
ro de por medio que controlara estas interacciones.” Asi, el sujeto que
escribe intenta trascender las limitaciones impuestas a su discurso y es
capaz de subvertir las jerarquias.”® Por otra parte, como subraya Jodi
Bilinkoff, la obediencia al mandato puede entenderse como una forma
de autorizacién, de afirmacién, y no dnicamente “una aquiescencia
ciega a las demandas”.”

Una de las estrategias desarrolladas por Teresa de Jesus, que se re-
fleja en otros textos de monjas posteriores y que funciona también en
el caso de la madre Del Castillo es la habilidad de combinar la forma-
lidad, la subordinacién, la intimidad y la solidaridad, lo que Alison

ré vuesa reverencia que de sus mismas manos pasé al fuego esta carta” (MSS071
fol. 534), pues seguramente no queria dejar testimonio de su negativa a escribir la
biografia.

76. Rojas Gémez asevera que el que no se haya iniciado el proceso de publicacién de
la obra de la madre Del Castillo en su momento influy6 en la forma de abordar su
lectura desde la literatura y no desde la mistica y la ascética. Véase “La compositio
loci ignaciana en las visiones de Vida de sor Francisca Josefa de la Concepcién
(1671-1742)”.

77. Lavrin, “La vida femenina como experiencia religiosa: Biografia y hagiografia en
Hispanoamérica colonial”, p. 30.

78. “Subtly subvert hierarchies”, dice Ibsen, en Women’s Spiritual Autobiography in
Colonial Spanish America, pp. 17-18.

79. “Can be understood as authorization or affirmation, not merely blind acquies-
cence to demands” (Bilinkoff, Related Lives: Confessors and Their Female Peni-
tents, 1450-1750, p. 28; traduccién de la autora).



348 LILLYAM ROSALBA GONZALEZ ESPINOSA

Weber denomina una “strategic maneuverability”.%° Al refugiarse en
esta maniobra estratégica es posible comunicar con cierta tranquilidad
y actuar desde el rol de quien escribe porque debe hacerlo, no porque
lo desea. Bilinkoff enfatiza que las practicas confesionales y la direc-
cidn espiritual cambiaron a partir del siglo xvr debido a que las pric-
ticas de escritura de las mujeres tomaron especial relevancia, ya que
los confesores podian usarlas con propésitos retéricos y comunicar la
doctrina cat6lica amenazada por el protestantismo; es decir, principios
como la oracidn, que en los preceptos cristianos es vital en el proceso
de salvacién, o la opcion de la vida contemplativa, asunto al que se de-
dicaban las monjas, las mostraban inevitablemente como los modelos
a resaltar.®! De tal modo, los diarios espirituales marcaron otra forma
de relacidn entre la monja y el confesor y, de hecho, en esa relacién
de subordinacién, pero también de intimidad, las monjas expresan, de
manera retérica también, su satisfaccién al encontrar al confesor ideal
—férmula que también usa la madre Del Castillo—, como una estrate-
gia para que el confesor atienda con generosidad su escritura, la lea, la
comente, sugiera otros materiales y apruebe dicho ejercicio. Incluso, la
confesién significaba una forma de enunciar en voz alta sus pensamien-
tos, y esta, como hace notar Ibsen, era una de las pocas instancias en las
que se les pedia a las mujeres que se expresaran, de hecho, se les plan-
teaba como una obligacién.®? Tampoco debe dejarse de lado que mu-
chas monjas expresaban el temor de consignar sus experiencias, porque
sabian las implicaciones que podrian tener en los tribunales de la Inqui-
sicidén o, simplemente, porque veian el asunto como una carga excesiva
o0 una tarea poco estimulante que no les interesaba cumplir, pero ese es
otro lado de la historia que no revisaremos en este momento.

UN RELATO DE NINEZ Y JUVENTUD EN DIEZ CAPITULOS PARECIDO
A OTROS TANTOS

Aunque es parte importante de los relatos de las monjas, no es la nifiez
la que ocupa en términos de extension un espacio representativo. Sin

80. Weber, Teresa de Jesis, p. 66.

81. Bilinkoff, Related Lives, p. 4.

82. Ibsen, Women’s, p. 40. Para las dificultades que le generaba a las mujeres el tener
qué confesarse, véase el capitulo III de este volumen.



VIDAS SIN HABITOS 349

embargo, en términos de visién de mundo es un momento esencial
por diversos motivos: es la edad en que ellas sienten el llamado divino,
en la que pueden percibirse diferentes al resto de las personas, porque
notan el privilegio de crecer en una familia cristiana, o en la que mal
actian con inocencia desde la mirada de la madurez conventual. En
las hagiografias se postula un ethos inicial, de alli que la nifiez sea un
momento crucial, pues, a diferencia de la biografia, aqui todo estd dis-
puesto desde el principio, representado en un llamado o en una elec-
ci6n, desarrollindose en una “epifania progresiva”.®

Hay ciertas constantes en estos textos, una serie de rasgos y epi-
sodios que se transmiten y repiten entre uno y otro. En palabras de
Michel de Certeau, la hagiografia se construye a partir de “elementos
semdnticos” que indican el origen divino de las acciones del héroe y
el heroismo de sus virtudes.®* Por otra parte, “el sexo biolégico” de-
termina el “trabajo espiritual” cuyo proceso se inicia en la nifiez.® De
este modo, los santos son presentados desde una vida activa, mientras
que las santas son presentadas en su reclusion. Asi, se hace énfasis en la
espiritualidad y conocimiento de lo divino por parte de las santas, a la
vez que su vida se direcciona, la mayoria de las veces, hacia la clausura
conventual. Aunque hay excepciones: santa Rosa de Lima y la Azu-
cena de Quito hicieron su vida religiosa fuera de esta, por ejemplo;
sin embargo, sus hagiografias describen la necesidad de mantenerse
apartadas del mundo.

Las biografias, al contrario de las autobiografias, suelen referirse al
aspecto fisico de estas mujeres. De las biografias revisadas para este es-
tudio, esto es, las de Maria Magdalena de Pazzi, Jeronima Nava, Maria
Gertrudis y Teresa de Lima, todas resaltan por sus rasgos femeninos
y belleza fisica. De hecho, una de las virtudes de Rosa de Lima es la
belleza reflejada desde que naci6 y que, en su adolescencia, es motivo
de discordia con su madre, quien esperaba que su hija se viera atractiva
para que fuera desposada terrenalmente.

Rosa pasé su nifiez apartada del mundo; jugaba con un lefio a que
era Jests cargando la cruz; hacia sacrificios y meditaciones; aprendi6 a

83. De Certeau, The Writing, p. 277.

84. “The construction of the hagiographical figure is elaborated from semantic ele-
ments. Thus, in order to indicate the divine origins of the hero’s action and the
heroism of his virtues”, De Certeau, The Writing, p. 276.

85. Lavrin, “La construccién de la nifiez”, pp. 132-144.



350 LILLYAM ROSALBA GONZALEZ ESPINOSA

leer, a rezar y a hacer labores mejor que otras jévenes (su madre ensefia-
ba labores a otras sefioritas limefas), y decidié conservarse virgen para
Dios. El punto de partida de sus hagiografias describe estas muestras de
sus virtudes desde edad temprana. Su bidgrafo més conocido, Leonard
Hansen, va enumerando uno a uno estos tépicos. El relato hagiografico
de este dominico, publicado en 1664, treinta y seis afios después de la
muerte de santa Rosa y siete antes de su canonizacidn, tiene una parti-
cularidad frente a otros relatos de este tipo, ya que resalta, mis que el
linaje familiar, que santa Rosa es nacida en el Nuevo Mundo, como lo
indica al comienzo de la biografia de la santa: “Lima Emporio noble de
la Meridional America, por la parte que la bafia el mar pacifico: ilustre
Metrépoli, y cabeza del Reyno del Pert, en el nuevo mundo sacé a la
luz esta nueva Rosa”.% Sobre la nifiez de Rosa se destacan su belleza,
su espiritu solitario, su capacidad de soportar el dolor fisico, sus votos
de virginidad perpetua a los cinco afios, las discusiones con su madre
en cuanto al poco interés de Rosa por su apariencia fisica o por la vida
galante, su rechazo a varios pretendientes, su facilidad para aprender a
leer y escribir.

Estos tépicos son los mismos a los que recurre sor Juana Inés de
la Cruz en la Respuesta a sor Filotea (1701), en su caso, para subrayar
su inclinacién al saber. Y se trata de los mismos patrones enumerados
anteriormente: predisposicién en la infancia; descubrimiento de los
encantos femeninos y su posterior rechazo; facilidad para la lectura,
la escritura y las labores manuales; renuncia al siglo para profesar en
el convento.”

Entre los manuscritos de Francisca Josefa del Castillo hay también
transcripciones de novenas y vidas de santos; entre estas, la de santa
Maria Magdalena de Pazzi. La santa es uno de los modelos que Fran-
cisca sigue y es mencionada en varios capitulos de su autobiografia.
Probablemente, como apuntan McKnight y Bilinkoff, la neogranadina
tomd como modelo una de las vidas de la santa publicada en Madrid
entre 1664 y 1669. El texto que estd contenido en los manuscritos de la

86. Hansen, La bienaventurada Rosa peruana de S. Maria de la Tercera Orden de
Santo Domingo, su admirable vida y preciosa muerte, pp. 1-36.

87. Para mids informacién sobre sor Juana Inés de la Cruz y el uso de la hagiografia en
su texto de corte autobiografico, véanse, Glantz, Sor Juana Inés de la Cruz. ;Ha-
giografia o antobiografia?; Ferrus, ““Yo habia querido quemar aquellos papeles...”.
Escritura de vida, convento e historiografia literaria (siglos xvir-xviir)”.



VIDAS SIN HABITOS 351

madre Del Castillo relata en tono hagiogrifico la vida de la carmelita
italiana. Es probable haya sido recogido por Francisca para darlo a leer
a las religiosas del convento. Esta biografia muestra la nifiez excepcio-
nal de una mujer que tiene arrobamientos misticos, a su vez inspirada
en los que habia tenido Catalina de Siena. Magdalena de Pazzi es “hija
de padres ilustres en sangre y piedad cristiana”; desde muy pequeiia,
se interesa por la vida espiritual: juega a llevar el velo de las monjas, y
ensefia desde los diez afios la “doctrina cristiana”. Sus padres muestran
renuencia a que profese y, antes de entrar al convento rechaza a uno
de sus pretendientes, anunciando que “antes se dejaria cortar la cabeza
que dejar de ser monja”. * Estos son todos puntos comunes en las
biografias de religiosas.

Si se hace un cruce biogrifico entre las “vidas” de la madre del
Castillo y Teresa de Jesus hay varias coincidencias, en especial en los
dos primeros capitulos de la vida de Teresa de Jests. Las Fundaciones
fueron el arranque de la educacién lectora de Francisca y de alli es
que nace su deseo de hacerse monja carmelita, es decir que la vida
de Teresa fue parte de su acervo cultural y de su proceso de forma-
cién espiritual. En Vida se repite el topoi de Teresa sobre la familia
creyente y practicante. En ambos relatos se subraya la aficién de la
pareja de padres por la lectura y el interés por la educacién de sus
hijas. Las madres de ambas son presentadas como mujeres virtuosas,
aunque con salud endeble. Quizis el lugar de su madre toma una
ruta diferencial, pues Francisca se encarga de cuidarla en la vejez,
mientras que la de Teresa muere a los treintaitrés afios, cuando ella
tenia doce. A pesar de esto, al comparar ambos textos, pueden ver-
se las coincidencias de manera evidente.® Los elementos comunes
se desarrollan de formas distintas dado el contexto de cada una. La
figura del padre es muy importante para ambas y los retratan in-
sistiendo en que eran sus hijas favoritas. “Yo era la mds querida de
mi padre”,” escribe Teresa. En el caso de Teresa su padre no acepta
tener esclavos, como muestra de su caridad; en cambio, la familia de
Francisca tiene varios, por lo que Francisca destaca de su padre el
buen trato a los animales.

88. Biblioteca Luis Angel Arango, MSS076, fols. 187-189.
89. Teresa de Jests, Libro de la vida, Madrid 1861, p. 24.
90. Teresa de Jests, Libro, p. 24.



352 LILLYAM ROSALBA GONZALEZ ESPINOSA

Tienen una nifiez aislada y parte de sus juegos revelan su destino.
Teresa de Jests juega con su hermano a representar la vida de los san-
tos y con sus amigas a que era una monja y fundaba monasterios.”
Francisca juega a que es una monja carmelita, como Teresa, y a ha-
cer procesiones con imdgenes de santos.”” Teresa juega a ser ermita-
fia; Francisca aprovecha sus estancias en el campo para refugiarse en
cuevas o estar sola en la medida que puede, porque la compaiifa de los
demis le resulta insoportable. Ambas tienen un encuentro decisivo
con la Virgen en sus afios de infancia: Teresa le pide que sea su madre,
ante la tristeza de haber perdido la suya; Francisca escribe que gracias
a su intercesiéon no terminé con su vida, cuando tenia siete afos.”

Ambas monjas tienen la misma caida ante la lectura de libros no
sacros: Teresa pasa los dias leyendo libros de caballeria y Francisca,
leyendo comedias; ambas, desde la adultez, juzgan ese comportamien-
to y entienden que fueron castigadas por su debilidad. Tienen ambas
sus momentos dedicados a la vanidad y al cortejo. La decisién de ir al
convento y los primeros dias que pasan en este no son experiencias
gratas; incluso, Teresa se retira del convento al que la lleva su padre y
posteriormente entrard por su voluntad al convento de La Concep-
ci6n. Teresa y Francisca son recibidas por religiosas que las acogen
en su celda conventual. Ambas describen con intensidad la salida de
su casa, contrariando a sus familias: “Me parece que cada hueso se me
apartaba”, dice Teresa; “Yo salf, como quien se arranca las entrafias, y
vine con la repugnancia que si viniera al suplicio”,” describe a su vez
Francisca.” Con todas estas similitudes, puede demarcarse entonces el
modelo hagiogréfico teresiano y revisar las particularidades de quien
parte de estos modelos para escribir.

En el caso de la madre Del Castillo, los primeros afios de vida se
constituyen en un ir y venir entre la gracia y la superficialidad, entre
la experiencia entre lo mundano y lo sagrado, en el disfrute de ambos
mundos y en el castigo y recompensa por desviarse o encontrar el ca-

91. Teresa de Jests, Libro, p. 24.

92. Del Castillo, Su vida p. 93.

93. Teresa de Jests, Libro, p. 24; Del Castillo, S vida, p. 122.

94. Teresa de Jests, Libro, p. 27; Del Castillo, S vida, p. 122.

95. Weber, Teresa de Jesis, p. 57, distingue ese momento de separacion familiar como
una narrativa de “doloroso desprendimiento”, estrategia usada originalmente por
Teresa de Jesus y que es seguida por la madre Del Castillo.



VIDAS SIN HABITOS 353

mino correcto, que es también el reflejo de su personalidad y de las
formas de relacionarse con su entorno siguiendo las 6rdenes estableci-
das o rompiéndolas, bien para cumplir lo que ella considera adecuado:
el cultivo de su fe o sus pricticas religiosas, o para acercarse a expre-
siones mundanas, como la lectura o el cortejo. De acuerdo con Mc-
Knight, Francisca explora cuatro arquetipos de santidad en su texto
que recuerdan al Flos sanctorum (1601) de Pedro de Rivadeneira: la
martir, la ermitafia, la santa y la pecadora redimida (que también es chi-
vo expiatorio y redentora).” Dichos arquetipos los vemos reflejados en
la primera decena de capitulos, aunque es el de ermitafa el que sobre-
sale mds, pues es el rasgo principal que Francisca subraya en sus afios
de infancia. Los demds van apareciendo y conjugindose a medida que
crece, aunque todos tienen su germen en estos capitulos de apertura.

Los tres primeros se refieren a sus afios infantiles en la casa pa-
terna, hasta su duodécimo cumpleafios. Los siguientes tres capitulos
se enfocan en su adolescencia, momento en el que empieza a tener
inquietudes espirituales y describe cémo va asumiendo el llamado de
Dios. Entre los capitulos VII y X narra los momentos anteriores a la
salida definitiva de su casa y sus primeros dias en el convento, antes de
profesar. En estos capitulos se enfoca en sus privilegios, caidas, camino
hacia la vocacién y la toma del habito. La autora sigue una plantilla,
series de calcos o falsillas que marcaremos como ropoi e inspirindose
en las vidas de santa Teresa de Jests, santa Magdalena de Pazzi y la
devocidn en torno a santa Rosa de Lima.

Francisca Josefa nace el dia de san Bruno y relaciona este hecho con
su cardcter solitario: “quiso Nuestro Sefior darme a entender cudnto
me convendria el retiro, abstraccion y silencio en la vida mortal, y
7y des-
taca los juegos en los que gustaba de “hacer procesiones de imdgenes

cudn peligroso seria para mi el trato y conversacién humana”

o remedaba las profesiones y hdbitos de las monjas”.”® A su vez, no
considera que estos juegos fueran una sefal de su destino, sino que se
siente diferente a los demds: “No porque tuviera inclinacién a tomar
ese estado; pues solo me inclinaba a vivir como los ermitafios en los

desiertos y cuevas del campo”.”

96. McKnight, The Mystic, pp. 149-166.
97. Del Castillo, Su vida, p. 91.
98. Del Castillo, S vida, p. 93
99. Del Castillo, S vida, p. 93.



354 LILLYAM ROSALBA GONZALEZ ESPINOSA

gvena gue a/rﬁca /céuoT
aan a Santa ﬂana eﬁlto)((/na,

cé « a?ls Cgmne/m en cuﬁa /onna
c")/ ria a( Su oSan% c{a({ 1Y oéna,

écz{c//wo fé é{oﬂaa/rf
Cadetpd Rt
@7& //é? Lanc?jcr'or\-,

g 'J}) as Wlrorar 4 r/;:oa;r‘
\‘é./ /"u’n/ /f)z,4r en 'tz o T 5
7R 7 Z 7 piaf :/‘/1 ‘)‘C_
20 lara o G

IR T* ¥

L

24

Fig. 58. “Novena que dedica la devocién a Santa Marfa Magdalena de Pazis,
Carmelita, en culto, honrra y gloria de su Santidad, y gloria”. Fuente:
Biblioteca Luis Angel Arango, manuscrito MSS076, p. 57.

Esta novena se encuentra entre los manuscritos de la madre Del Castillo.
Puede observarse que hay una tachadura que oculta el nombre, quiz4, he-
cha por la transcriptora del documento. En seguida, se escribe que el texto
es de uso de la madre Francisca de la Concepcidn y de las demis religiosas
del convento de Santa Clara, de Tunja. La santa italiana es uno de los mo-
delos hagiogrificos que sigue la monja tunjana.

Otro ropoi hagiogrifico es percatarse, aunque sea de modo intui-
tivo, de que no se estd hecha para el matrimonio, que ya su vida estd



VIDAS SIN HABITOS 355

consagrada a Cristo. En el capitulo I, Francisca cuenta que, siendo
muy nifia, jugando con otro nifio, este le propuso matrimonio y ella
lo aceptd: “luego me entr6 en el corazén un tormento tal, que no me
dejaba tener gusto ni consuelo”.!® Ese evento es traumdtico para ella,
incluso tiene pensamientos suicidas a los siete afios y es la intervencién
de la Virgen, el suceso que evita una decision equivocada; entonces
intuye que no se casard con nadie porque su destino serd diferente.

Ya entrando en la adolescencia, a su casa va de visita un familiar
que se interesa en ella y Francisca le corresponde “sin més intento que
la vanidad de ser querida”.!® El episodio, que sucede pese a “el reca-
to y cuidado con que nos criaban”,!® es notado por el padre, lo que
genera que le rifia al pretendiente por las intenciones que tiene con su
hija. Este cortejo muestra, en el relato de Francisca, su debilidad como
mujer y lo endeble que podia ser el rigor social, aunque se pusieran
barreras. “Entré con esto en mi corazdn tanta confusidn y vergilienza
que comencé a cobrarle a aquel sujeto un grande horror”,!'® dice Fran-
cisca, resumiendo asi su aventura amorosa, que no sera la tnica: a ella
no le sobran pretendientes.

Este rasgo de las hagiografias cobra vital interés y es una de las
batallas a las que se enfrenta la mujer santa. Tanto Magdalena de Pa-
zzi, Teresa de Jesus, Rosa de Lima, se presentan en sus biografias (y
Teresa lo hace en primera persona) como mujeres deseadas, cortejadas
y satisfechas de poder rechazar a sus pretendientes. Como apunta Li-
banska en el segundo capitulo de este libro, el ideal de mujer virginal
y atractiva tan presente en la Edad Moderna en Europa también lo
representaban ellas, las santas, y ahora, en el Nuevo Mundo, esta idea-
lizacién de lo femenino se subraya un tanto mds, pues tales mujeres,
que serian las perfectas candidatas para ser esposas, deciden dar un
paso al lado y entregarse a la vida contemplativa. Es decir, la toma del
habito no se relaciona con la imposibilidad para encontrar una pareja
en la vida laica, sino, al contrario, destaca que el hdbito se toma porque
el matrimonio serd con Cristo, el mejor de todos los partidos, subra-
yando entonces su superioridad entre las demds mujeres. La edad en
que ocurre este suceso, situado en Francisca a los doce afios, coincide

100. Del Castillo, S» vida, p. 91.

101. Del Castillo, S« vida, p. 100.
102. Del Castillo, S« vida, p. 100.
103. Del Castillo, S« vida, p. 100.



356 LILLYAM ROSALBA GONZALEZ ESPINOSA

con la marca cronoldgica de estos eventos en las hagiografias: no es
inusual que a esta edad las nifias se presenten en la sociedad de esta
época, como mujeres deseadas, llamadas a casarse y tener familia. En
contraste, en los relatos sobre nifios ejemplares no suele aparecer este
topoi y, en caso de que ocurra, serd cuando el joven llegue a los veinte
afos.'*

El cortejo en Francisca vuelve a aparecer afios después, cuando estd
en el convento a la espera de profesar; en ese momento recibe la visita
de un pretendiente en el locutorio, “un sujeto de importancia” que le
escribe con frecuencia y la solicita para “devociones”.'® M4s adelante
otras compaifieras del convento, en la misma situacion de Francisca, la
acusan de interesarse por los hombres que las visitaban a ellas. Estas
visitas eran comunes en los conventos hispanos y llegaron a ser un
dolor de cabeza para las autoridades conventuales, pese a que desde
el Concilio de Trento se consideraba inadecuado que hombres visita-
ran los claustros con el fin de mantener relaciones amistosas e incluso
galanteos con las religiosas. Y este apunte muestra que este tipo de
cortejo ocurria también en Tunja. Tanto en Nueva Espafia como en
Nueva Granada las devociones fueron condenadas por las autoridades
eclesidsticas desde finales del 1600, pero bien entrado el siglo xviit se-
guian llevindose a cabo.!%

LA LECTURA ES UN ARMA DE DOBLE FILO. “INO ES PECADO, PERO
MUCHOS NO ESTUVIERAN EN EL INFIERNO SI NO HUBIERA COMEDIAS”

Las escenas de lectura van a aparecer constantemente en las hagio-
grafias, aunque no siempre seran lecturas ejemplares para el alma. La
formacion lectora de Francisca se muestra desde el primer capitulo: su
madpre la inicia en la lectura de Las fundaciones de santa Teresa, y este
se convierte en un texto inicidtico y modelo a seguir.

Cuando la madre de Francisca cae enferma, la futura monja queda
sin una institutriz y por su cuenta aprende a leer; esto deriva en que lle-
gan a sus manos unas lecturas inadecuadas que ella denomina “come-
dias”. Esto, relatado en el capitulo I, coincide, como ya se menciond,

104. Lavrin, “La construccién”, p. 134.
105. Del Castillo, S vida, p. 123
106. Lavrin, Las esposas, pp. 227-261.



VIDAS SIN HABITOS 357

con un episodio de Teresa de Jests en el que relata la lectura de libros
de caballeria durante su nifiez. Francisca se interesa en otras “vanida-
des y miserias”, en las que “gastaba yo el tiempo y la vida, aprendien-
do musica, leyendo comedias y cuidando de galas y alifios”.!”” Este es
un punto que vale resaltar, porque aqui la singularidad estd también
en la enumeracién de sus gustos, ante sus ojos mundanos, pero son
aprendizajes que atisban una mujer altamente capacitada para las ar-
tes y el pensamiento: se dedica a aprender un instrumento musical, es
inteligente y auténoma pues ha aprendido a leer sin ayuda y, como
lo relatard después, en el convento aprenderd latin sin nunca haberlo
estudiado propiamente.

Fig. 59. Anénimos, Retratos de Jeronima Nava y Saavedra y sor Maria
Gertrudis, pintura al 6leo, Museo Casa de la Moneda, Bogoti,
Colombia. Fuente: https://commons.m.wikimedia.org/w/index.php?se
arch=Jeronima+nava&title=Special:MediaSearch&type=image; https://
commons.m.wikimedia.org/wiki/File:Sor_Mar% C3% ADa_Gertrudis_
Teresa_de_Santa_In%C3% A9s.jpg.

Ambas pinturas forman parte de la coleccion de retratos “Monjas coronadas”
del Banco de la Republica. Los retratos eran reservados para las monjas que,
en vida, se habian distinguido por sus virtudes extraordinarias. Ambas mon-
jas redactaron diarios espirituales y sus confesores escribieron sobre ellas.
Jerénima Navas “no era de entendimiento mujeril”, nos indica su confesor
Juan de Olmos. Maria Gertrudis “lefa el Romance y el Latin con tanta velo-
cidad que admiraba”, escribe su bidgrafo y confesor Pedro Calvo de la Riba.

107. Del Castillo, S» vida, p. 98.


https://commons.m.wikimedia.org/w/index.php?search=Jeronima+nava&title=Special:MediaSearch&type=image
https://commons.m.wikimedia.org/w/index.php?search=Jeronima+nava&title=Special:MediaSearch&type=image
https://commons.m.wikimedia.org/wiki/File:Sor_Mar%C3%ADa_Gertrudis_Teresa_de_Santa_In%C3%A9s.jpg
https://commons.m.wikimedia.org/wiki/File:Sor_Mar%C3%ADa_Gertrudis_Teresa_de_Santa_In%C3%A9s.jpg
https://commons.m.wikimedia.org/wiki/File:Sor_Mar%C3%ADa_Gertrudis_Teresa_de_Santa_In%C3%A9s.jpg

358 LILLYAM ROSALBA GONZALEZ ESPINOSA

La madre Del Castillo no es la tinica monja con esas cualidades. En
Nueva Granada, entre otros casos, Maria Gertrudis Teresa de Santa
Inés y Jerénima Nava!®, destacaban también por su inteligencia. En
sus biografias!® se subraya la facilidad de aprender que tenfan ambas
mujeres. Olmos afirma que Navas “no era de entendimiento mujeril”,
para destacar sus capacidades intelectuales. Maria Gertrudis es descri-
ta como una nifia que “lefa el Romance y el Latin con tanta velocidad
que admiraba”.!1°

En la América colonial, por citar los dos ejemplos mds conocidos,
aunque divergentes entre si, santa Rosa de Lima y sor Juana Inés de la
Cruz son nifias que aprenden rdpido y que se interesan por la lectura;
ademds, pueden hacerlo sin ayuda. A ello se suma que ambas sobresa-
len por su fisico y quieren menguarlo, con fines diferentes: sor Juana
Inés de la Cruz, como nos lo cuenta en la Respuesta a sor Filotea, se
corta el pelo cada vez que no es capaz de aprender una leccidn; santa
Rosa de Lima, por su parte, llevaba el pelo corto desde que su her-
mano le contara que las mujeres de pelo largo no eran del agrado de
Dios."! Francisca pasa de sus coqueterias a llevar en su adolescencia
una saya, por la que serd objeto de burlas, a las que incluso se suma su
anterior pretendiente, quien la llama “santa santimofiera”.!'?

Siguiendo las lineas de esta clase de relato, la sed de conocimien-
to por las cosas no sacras le cobra factura a Francisca y le trae una
enfermedad. La autora relaciona estas circunstancias con un castigo
divino. Finalmente, Francisca se anima a preguntarle a su confesor
si sus lecturas son pecaminosas. El jesuita le responde que “no es
pecado [leer esos libros], pero muchos no estuvieran en el infierno

108. Todas las informaciones se han tomado de los tres primeros capitulos de la biogra-
fia de sor Marfa Gertrudis Teresa de Santa Inés y el “Elogio de la autora” de Juan
de Olmos. Véase Calvo de la Riba, Historia de la singular vida y admirables vir-
tudes de la venerable madre sor Maria Gertrudis Theresa de Santa Inés. Religiosa
professa en el sagrado Monasterio de Santa Inés, de Monte Policiano, fundado en
la Ciudad de Santa Fé, del Nuevo Reyno de Granada, pp. 1-75; Nava y Saavedra,
Jeronima Nava y Saavedra (1669-1727): antobiografia de una monja venerable,
pp- 25-46.

109. Calvo de la Riba, Historia, p. 27

110. Nava y Saavedra, p. 33; Calvo de la Riba, p. 18.

111. Hansen, La bienaventurada Rosa peruana de S. Maria de la Tercera Orden de
Santo Domingo, su admirable vida y preciosa muerte, p. 10.

112. Del Castillo, S« vida, p. 105.



VIDAS SIN HABITOS 359

si no hubiera comedias”.!® El hecho que lleva a Francisca a con-
tarle a su confesor sobre sus lecturas no sacras tiene que ver con la
aparicion de un hombre ajeno a su casta y que ella interpreta como
una incitacién al mal: “retiraindome a leer una novela, entré una es-
clavita, que me acompafiaba, dando voces, diciendo que a la puerta
estaba un hombre negro, que yo crei ser el enemigo que a aquello
me incitaba, y lo dejé”.!"* Asi se aparta Francisca de estos “libritos”,
para proseguir con otras lecturas que la llevardn a iniciar su vida
ascética. Con este episodio, se evidencia cémo Francisca se acoge a
las nociones de pecado y santidad que se manejaban en su tiempo,
reflejindose una conciencia de autoria en su texto para subrayar que
“el hombre negro” se cruza en su vida por estar leyendo lo que no le
conviene a ella ni a ninguna otra mujer y por ello debe comentarlo
con su confesor.

Este detalle devela cierto establecimiento de personajes y sus fun-
ciones que van ddndole un tono especial al documento, no debe olvi-
darse que Francisca y su familia estuvieron estrechamente relacionadas
con los jesuitas neogranadinos y la formacién recibida de ellos sugiere
una educacién que separaba claramente a la sociedad, como se sugirié
anteriormente. Asimismo, podemos subrayar lo que Markéta Ki{zova
menciona en el capitulo IV sobre los tipos ideales de masculinidad y
también el lugar social de indigenas y espafioles que los jesuitas cons-
truyeron y transfirieron en el Nuevo Mundo y que Francisca acata y

refleja en su discurso.!"

DESPERTAR DE LA VOCACION. “PARECIAME QUE TODO LO MAS ERA
LO EXTERIOR Y ASf DEJE TODAS LAS GALAS Y ME VEST{ UNA POBRE
SAYA”

Desde que hace su confirmacién a los catorce afios, Francisca siente
inclinacién por imitar la vida de los santos vy, por tanto, asesorada
por su confesor y también padrino de confirmacidn, se inicia en el
uso de instrumentos de flagelacidn, lleva a cabo pricticas ascéticas
e intenta abandonar los lujos de su vida cotidiana, estas activida-

113. Del Castillo, S« vida, p. 102.
114. Del Castillo, S« vida, p. 102.
115. Véase el capitulo IV de este volumen.



360 LILLYAM ROSALBA GONZALEZ ESPINOSA

des son impulsadas por su relacién cercana con los jesuitas, quienes
seguramente querian incentivar que siguiera los valores femeninos
de su tiempo que una mujer como ella deberia poner en prictica.!®
Estas decisiones traerdn disgustos a su familia, aunque le permiti-
rdn que continde con su busqueda e indagaciones espirituales. Estos
momentos coinciden con el arquetipo de la ermitafia y también con
otro topoi hagiografico presente, que tiene que ver con la negativa
familiar y las burlas de las personas cercanas ante el descubrimiento
de Dios, lo que hace mucho mds estimulante este encuentro con lo
divino.

Este es un proceso en solitario, torpe e ingenuo, en términos de la
Francisca adulta, quien va describiendo cémo la adolescente Francis-
ca buscaba los lugares retirados de su casa para hacer sus oraciones,
encontrando en el gallinero el tinico lugar posible para sus meditacio-
nes. En las temporadas que pasé en el campo encontr6 una “cuevecita
secreta”;!"” alli hacia sus précticas religiosas con la ayuda de algunas
lecturas: “preparaba mi consideracién en un libro llamado Molina, de
oracién, y procuraba ajustarme al modo que ensefian los Ejercicios de
san Ignacio en la meditacién”.!®

No obstante, vivir en el campo no le hace bien porque no puede ir
a la iglesia de la Compaiiia de Jesus a confesarse debidamente y, aun-
que en el campo habia celebraciones de misas en dias de fiesta, siente
que necesita de un acompafiamiento espiritual mds constante. Es asi
como, tras su regreso a Tunja, su confesor media ante sus padres para
que le permitan a Francisca ir a comulgar diariamente en la iglesia de
la Compaiifa.

Cuando desde afuera de su circulo familiar se empieza a ver la
nueva faceta de Francisca, ella prefiere decir que estd pensando en
irse de monja, aunque, segtn ella, no contemplaba esa idea; al con-
trario. De hecho, la familia no simpatiza con la idea de que entre al
convento, asi que le arreglan un espacio en la casa, le permiten salir
a comulgar a diario y aceptan que no quiera llevar sus atuendos co-
rrientes, tal y como lo decidié santa Rosa de Lima. Adicionalmente,
a través de su familia sefiala las crecientes habladurias sobre los teje-

116. Véase el capitulo V en este libro.
117. Del Castillo, S« vida, p. 105.
118. Del Castillo, S« vida, p. 106.



VIDAS SIN HABITOS 361

manejes que implicaba la entrada a un convento. “Ponfanme delante
la distraccion que habia en algunos conventos, la inquietud, los chis-
mes, la variedad de los pareceres y naturales; la quietud de mi casa, la
conveniencia para todo lo que fuera servicio de Dios y consuelo de
mis padres, hermanos y criados; y que en entrando una vez, no tenia
remedio”.!"

En todo caso, la idea de la clausura le produce horror. Francisca
acepta el llamado, aunque parece mds bien una imposicién del confe-
sor, ya que ella no se muestra convencida: “me mandé que viniera a
ser monja y que esto era lo que convenia y yo, luego, sin pensar mds
en ello, traté de ponerlo en ejecucidn, aunque sintiendo los horrores
y repugnancias que he dicho”."® Asi que un amanecer, sabiendo el
disgusto que provocard en sus padres, decide irse de su casa, sin avi-
sar. “El sentimiento que tuvo mi corazén al volverles las espaldas solo
Nuestro Sefior lo sabe”.!!

Los primeros dias de Francisca al entrar en el convento son una
especie de limbo, que no corresponde con sus ilusiones. No tiene un
espacio para ella, aunque esto era normal para las aspirantes, quienes
solian ser acogidas por otras religiosas. Sus padres le envian dos cria-
das y dinero, sin embargo, como ella no conoce los pormenores de la
vida conventual, no sabe de qué manera usar esas facilidades. También
la obligan a dejar el hdbito de beata y a ponerse nuevamente sus ro-
pas normales. “Fue cobrando mi corazén un tedio y aborrecimiento a
todo, que me parecia estaba en el infierno o en una cércel de la Inqui-
sicién: ni aun el dia me alumbraba”.'??

Su voluntad —que intenta imponer pese a lo que su contexto le
exigia— se refleja también en la clausura. Las monjas la ven como una
mujer orgullosa que no sigue la norma de las clarisas. Durante el no-
viciado no se destaca por su disciplina y prefiere portar el hibito a
su manera, quiere “las tocas sin almidén” y discute continuamente
con las demds hermanas. Por otra parte, tampoco se amilana ante los
problemas de salud que tienen sus padres cuando ella opta por la vida
conventual. Ni siquiera da su brazo a torcer ante la enfermedad de su

padre, y, aunque no gusta de la clausura, decide quedarse en el con-

119. Del Castillo, S« vida, p. 115.
120. Del Castillo, S« vida, p. 120.
121. Del Castillo, S« vida, pp. 119-121.
122. Del Castillo, S« vida, p. 122.



362 LILLYAM ROSALBA GONZALEZ ESPINOSA

vento antes que ir a acompaifiarlo en sus dltimos dias de vida. Cuatro
meses después de que Francisca hubiese entrado en las clarisas, él mo-
rirfa y ella interpreta ese momento como un mensaje divino: ha dejado
de tener un padre en la tierra y desde ese momento sera el confesor su
padre espiritual.

Dos afios después de su ingreso al convento, profesa y toma los vo-
tos definitivos. Es el fin de la mocedad, y es el momento de entregarse
al designio divino. Para el relato hagiogrifico “la toma de hibito es
la culminacién de un destino que resta importancia a su propio pasa-
do para dedicarse a un futuro en el cual se acrisolari la existencia”.!?
Francisca se va de su mundo familiar para entrar en el mundo con-
ventual. Allf adentro “el tiempo estd marcado por lo que de enton-
ces en adelante ocupa la narrativa: el cumplimiento de los votos reli-
giosos, el desarrollo de una personalidad extraordinaria o de alguna
cualidad especial que distinguird a la monja lo suficientemente para
ser recordada”.'?* Francisca, a lo mejor, echard de menos esos dias de
su pasado, cuando podia alterar su destino, experimentar, aprender,
tomar decisiones y sentar su posicion, aunque se le viniera el mundo
encima. El relato de su Vida muestra una ambivalencia clara en los
primeros capitulos, descrita bajo varias caracteristicas que forman el
caracter de Francisca en su infancia y juventud: la nifia solitaria, que
tiene una personalidad particular que se vislumbra desde sus mds tem-
pranos afios, es una nifia vivaz e inteligente que aprende a leer por su
cuenta, arma sus propios altares y encuentra la forma de expresar su
devocién en un mundo en donde experimenta entretenciones munda-
nas; le sigue la adolescente que atiende al llamado de la vida ejemplar
y, voluntariosa ante su familia y obediente ante el confesor, escoge la
vida conventual; por dltimo, aparece la joven que sufre y pasa trabajos
al optar por una clausura en donde debe soportar la convivencia con
otras personas, ajustarse a las normas e intentar encontrar la soledad
y la paz que su alma de nifia ermitafia estuvo clamando desde que
entendi6 su destino. Pareciera que en ella se fusionaran las representa-
ciones hegemonicas femeninas: la pecadora y la beata y que Francisca,
como parte activa y rezagada de estas esferas se mantiene cambiando
de posicion.

123. Lavrin, “La vida”, p. 29.
124. Lavrin, “La vida”, p. 29.



VIDAS SIN HABITOS 363

Fig. 60. El desierto prodigioso iy prodigio del desierto. Fuente: archivo
personal de Lillyam Rosalba Gonzilez Espinosa.

La figura del ermitafio tenia especial relevancia entre los contemporineos
de Francisca Josefa del Castillo. Una de las obras mds importantes escritas
en Nueva Granada fue El desierto prodigioso y prodigio del desierto, de
Pedro de Solis y Valenzuela (1624-1711), cuyo relato se desarrolla en in-
mediaciones del convento de los agustinos recoletos de Nuestra Sefiora de
la Candelaria, conocido con el nombre de desierto de la Candelaria hasta
hoy dia, reconocido por el retiro de anacoretas que llevaban los frailes de
la orden. Si bien las mujeres no podian dedicarse a la vida de ermitadas, si
expresaban su deseo de vivir apartadas del mundo, como lo expresé santa
Rosa de Lima y la misma Francisca Josefa del Castillo.

CONCLUSION

Si bien, esta clase de textos funcionan como documentos que dan cuen-
ta de la cultura, tanto de su momento de produccién, como del mo-
mento en que fueron publicados o interpretados por los prologuistas
o estudiosos, los aspectos diferenciales de Vida de Francisca Josefa del
Castillo ofrecen particularidades que, para identificarlas, es necesario
ver el contexto de produccién de los textos en su dmbito més local.



364 LILLYAM ROSALBA GONZALEZ ESPINOSA

Elementos mas comunes como su relacién con la comunidad con-
ventual, la familia extendida, los diferentes grupos sociales tunjanos,
los confesores y otros religiosos de la Compafifa permiten establecer
una primera comparacién. Asi, ella percibe al personal de servicio
como una presencia constante que interrumpe su ejercicio espiritual; la
gente cercana encarna al grupo que no puede comprender sus inquietu-
des religiosas; las demds monjas son enemigas en su camino espiritual,
para sefialar algunos roles evidentes. Este sistema clasificatorio respon-
de a las estrategias de representacion de su mundo interior y el social
que del Castillo distingue. En palabras de McKnight, hay un “unequal
exercise of power” y ese ejercicio desigual del poder se deriva de las
concepciones de género, estado civil, raza, clase y linaje de la sociedad
colonial que privilegiaba la sangre europea, es decir, la de los Castillo y
Guevara vy, por tanto, la religiosa las transferia en su forma de abordar
suviday en la manera de presentarla. Este punto expande el interés so-
bre estos textos: como sugiere Antonio Rubial Garcia, en estos pueden
verse aspectos de la vida cotidiana durante la colonia, asi como los pre-
juicios y la “formacién de conciencias de identidad local o nacional”.!%

De otra parte, puede identificarse una serie de contrastes en el texto
de la madre del Castillo. Ella estd en la cima de la pirdmide, al ser la hija
blanca y criolla de unos padres cristianos y con poder administrativo
y politico en la ciudad, como se insiste en la introduccién de Vida; a
la vez, ella se describe también como una mujer marginada y, ademds,
vilipendiada en el espacio conventual que habita. Su decisién de vivir
en el convento, como subraya en los capitulos VII-X, es auténoma,
aunque cuasi impuesta por su confesor, y esa decisién, que acarrea
pasar por encima de los deseos familiares, quienes estaban dispuestos,
incluso, a apoyar su opcion de vida ermitafia sin necesidad de retirarse
de la comodidad y facilidades de su hogar, se presenta como la batalla
que muchos santos deben enfrentar durante su vida para lograr su co-
metido de encontrar lo divino y, de ese modo, ser un exempla.'®

Es decir, Francisca, como apunta Clara E. Herrera, “reafirma la
colonizacién ibérica y la evangelizacién catélica defendiendo la he-

emonia espafiola en el Nuevo Reino de Granada”,!'¥” pero, por otra
b b

125. Rubial Garcia, La santidad, p. 10.
126. De Certeau, The Writing, p. 278.
127. Herrera, Las misticas de la Nueva Granada, p. 25.



VIDAS SIN HABITOS 365

parte, en su discurso se define a s misma como marginada de esa so-
ciedad, no porque esté excluida de esta, sino porque su personalidad
no se ajusta a lo que tiene a su alrededor, porque se asume como un
sujeto problemadtico en el orden social, y por tanto es atacada, aislada.
Su forma de ser y el deseo de mantenerse en soledad, a su vez, ya en el
convento, se suman a su origen; este le da ciertos beneficios y poderes
vedados para otras monjas, como acoger a su madre enferma o ejercer
puestos relevantes y administrativos en el convento, por mencionar al-
gunos; pero estos privilegios también la aislan: Francisca, en gran parte
de su diario, se queja de las habladurias de su comunidad contra ella,
asunto que estd presente también en los diez primeros capitulos. Un
tercer punto de quiebre en la forma de presentarse estd en su aparente
desamparo: aunque con dos criadas y dinero, debe comer flores ante
la falta de alimento,'?® o no tiene cémo comprar una celda mis cémo-
da.'?” Es decir, pese a su prestancia, hay ocasiones en el diario en que
ella se define como desvalida ante la norma conventual, conoce cual es
su rol, pero tiene sus propias ideas y argumentos lo que se convierte en
un conflicto que expone continuamente en su diario.

En resumen, estas caracteristicas excepcionales de las nifias que
fueron luego las monjas adultas que escribieron se convierten en un
discurso presente en las biografias de religiosas venerables y santas,
y estan también presentes en las biografias de las religiosas, bien para
cumplir con el mandato del confesor, o bien para justificar una forma
de actuar y ser. Estos topicos llegan a ser una estrategia para comunicar
la vida, enmarcada en una plantilla permitida por las autoridades. De
esa forma, se cumple la escritura por mandato y se llenan las expectati-
vas a partir de modelos que son seguidos y adaptados a las necesidades
de la autora. Esto también nos plantea preguntas acerca de las formas
de concebir la infancia en su momento y pensar en la manera en que
estos mandatos que dan cuenta de esas formas de la nifiez se escriben
en la historia misma del concepto.

La obra de Francisca Josefa del Castillo goza de prestigio en su pais y
es la primera mujer que entra en el canon literario colombiano, aunque su
obra se ha ido colando, desde su descubrimiento, a través de diversidad
de miradas criticas, constituyéndola no Gnicamente como una escritora

128. Del Castillo, Si vida, p. 130.
129. Del Castillo, S« vida, p. 165.



366 LILLYAM ROSALBA GONZALEZ ESPINOSA

religiosa y mistica, sino que sus manuscritos son insumo fundamental
para comprender aspectos de la vida social y cultural de Nueva Granada.

Fig. 61. Lugar en donde reposan los restos de Francisca Josefa del Castillo.
Fuente: archivo personal de Lillyam Rosalba Gonzélez Espinosa.



VIDAS SIN HABITOS 367

No existe una devocidn religiosa hacia la madre Del Castillo. Esta placa
se encuentra en el actual museo del convento de Santa Clara la Real, en
Tunja. No se trata de un sitio de peregrinacién pues la memoria en torno a
la monja tunjana estd més relacionada con su produccién literaria.

Si bien no es la inica mujer escritora de esta regién de América, si
es la referencia esencial cuando se trata de abarcar la escritura conven-
tual en la regién y es un ejemplo representativo de este tipo de escritu-
ra en los conventos hispanos.

También se destaca cémo la nifiez es una época vital para las monjas
escritoras que puede entenderse como el momento del llamado divino.
A la vez, es el momento de la mocedad y en este se trasluce la perso-
nalidad y singularidades de estas nifias. La ardua busqueda espiritual
concede a la nifiez un espacio para iniciar la santidad, pero, ante todo,
un espacio para descubrirse como mujer en una sociedad particular
como la sociedad colonial. Implica entenderse dentro de los cédigos
de su época y debatirlos: entenderse, entre otras variables, como des-
tinada al matrimonio, saberse fisicamente atractiva y socialmente pri-
vilegiada, buscar las formas de superar las restricciones que implicaba
ser mujer en una época en la que acceder al conocimiento era posible,
en la mayoria de los casos, Ginicamente a través de bibliotecas y tuto-
rias familiares, y encontrar la manera de cumplir un destino que podia
ir en contravia del deseado por la familia. Las “vidas”, y en este caso
particular la Vida de Francisca Josefa del Castillo, arrojan una alterna-
tiva de estudio de la existencia de las mujeres en la colonia, acrisolada
en la clausura, pero con matices que muestran la cotidianidad no solo
de la mujer que escribe a un superior, sino que escribe para si misma y
muestra a través de ello otra sociedad que puede, a través del estudio
de los textos producidos por las religiosas, dar nuevas pistas sobre la
vida de las mujeres en el tiempo colonial.








