
VII. 
Vidas sin hábitos: la niñez 
en los testimonios de monjas de Nueva 
Granada, el caso de Francisca Josefa 
del Castillo

Lillyam Rosalba González Espinosa

Resumen

Este capítulo explora un aspecto de los roles femeninos tradicionales, 
específicamente a través de las biografías y autobiografías escritas por 
monjas en Nueva Granada durante el siglo xviii. Se enfoca en el manus-
crito de Francisca Josefa del Castillo, escrito en las primeras décadas del 
siglo xviii y cuya edición príncipe fue publicada en 1817. Se presenta un 
contexto histórico y social, desde la esfera conventual hispana y el lugar 
que tiene la madre Del Castillo en la tradición literaria colombiana.

Se explica también el auge de las escrituras de las “vidas” durante 
los siglos xvi y xvii, sus particularidades y las repercusiones que tuvie-
ron en las prácticas literarias y religiosas de su época. Por tratarse de 
un género que toma elementos de las hagiografías, se han seleccionado 
los capítulos en los que Francisca Josefa del Castillo repasa su niñez, 
definida como un momento fundamental en esta tipología textual. Se 
revisan los principales topoi hagiográficos y las estrategias y formas 
particulares que ejemplifican la noción de autoría femenina en la Amé-
rica colonial y de forma transversal la construcción de identidad en las 
niñas de América del siglo xviii.

Palabras clave: vida conventual; monjas; niñez; Francisca Josefa del 
Castillo; escritura femenina; diarios; vidas; hagiografías; Tunja; Nueva 
Granada.

https://doi.org/10.31819/9783968697444_007

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   323 27/1/26   10:52

https://doi.org/10.31819/9783968697444_007


324 LILLYAM ROSALBA GONZÁLEZ ESPINOSA

La Vida de Francisca Josefa del Castillo y su lugar 
en el canon literario

Cuando Francisca Josefa del Castillo (1671-1742) empezó a escribir 
su Vida1 tenía aproximadamente cuarenta años y llevaba más de veinte 
viviendo en la clausura del convento de las clarisas de Tunja, en Nueva 
Granada2.

Su decisión de escribirla, como consta en su manuscrito, no nació 
de una iniciativa personal, sino del mandato de su confesor, y es una 
justificación que encontraremos en textos similares de los siglos xvii y 
xviii, de autoría de numerosas religiosas en los dos lados del Atlántico. 

A la par del diario, la madre Del Castillo escribió casi doscientas 
reflexiones y textos literarios hoy conocidos como Afectos,3 fruto de un 
afán de consignar y explicar las lecturas que iba realizando, y, aunque 
este capítulo no se enfoca específicamente en la producción literaria de 
Francisca Josefa del Castillo, dicha obra se configura como referente 
para establecer su condición de escritora, pues la autoría de estos textos 
precede la de su relato autobiográfico. De otra parte, en otros folios 
manuscritos de la monja se incluyen reflexiones, glosas, oraciones, no-
venas, biografías y poemas que dejan en evidencia su irrefutable interés 
por la cultura escrita. Además de estos documentos escritos se conserva 
alguna correspondencia que la neogranadina mantuvo con varios direc-
tivos religiosos, en especial de la Compañía de Jesús, como lo demues-

1.	 El manuscrito se denomina de diferentes maneras, dependiendo de su editor: Vida 
de la V. M. Francisca de la Concepción, religiosa del convento de Sta. Clara de la 
ciudad de Tunja en el Nuevo Reyno de Granada (1817), Su vida (2007, 2021), Mi 
vida (2015), entre otros. Nos referiremos al documento simplemente como Vida 
en cursiva y en mayúscula. En caso de mencionarse una edición específica se ano-
tará el año de la edición. 

2.	 El convento de las Clarisas de Tunja fue fundado en 1571. Fue el primero abierto 
en el territorio de Nueva Granada. Posteriormente se fundaron otros tres conven-
tos franciscanos: en 1582, el de Pamplona; en 1595, el de Santa Fe, y en 1599, el de 
la Concepción, también en Tunja.

3.	 Los Afectos espirituales son textos de tipo religioso en los que se pueden encontrar 
oraciones, glosas, poemas, reflexiones, en torno a la experiencia mística y a comen-
tarios de lecturas realizadas por la madre Del Castillo a lo largo de su vida. Se pu-
blicaron de forma parcial en 1843 y de una forma más completa en 1942. Algunos 
de estos fueron explicados en un primer volumen por Darío Achury Valenzuela en 
1962 y en 1968 fueron impresos en su totalidad en las obras completas coordinadas 
por Darío Achury Valenzuela. Los demás Afectos no han sido comentados todavía. 

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   324 27/1/26   10:52



325VIDAS SIN HÁBITOS

tran algunas cartas halladas entre sus archivos y editadas por su sobrino 
nieto Antonio María de Castillo y Alarcón, quien publicaría las cartas 
a finales de la segunda década del siglo xix y en conjunto con el diario 
espiritual. En este sentido, su importancia como escritora está dada a 
partir de lo que sus contemporáneos masculinos fueron edificando al-
rededor de su nombre, una práctica que puede considerarse común, 
como lo muestran otros capítulos que hacen parte de este libro. Si bien, 
la escritura de la Vida de la madre Del Castillo parte de una imposición, 
porque así se indicaba en aquellos tiempos,4 también es muestra de un 
trabajo que tenía un sentido singular para ella, en el que consignaba sus 
experiencias tanto cotidianas en el convento, como religiosas y místicas 
en la observación y práctica de su doctrina. En esa medida, es coinci-
dente con las escrituras de monjas contemporáneas a su tiempo, tanto 
en Nueva Granada como en otros territorios hispanos.

4.	 La imposición, proveniente del confesor, pone en una situación de inferioridad 
a las monjas escritoras. Véase el concepto de mirada masculina (male gaze) en la 
introducción, pp. 52-53.

Fig. 55. Anónimo, Francisca Josefa de la Concepción del Castillo y Guevara, 
pintura, c. 1813, Colección Banco de la República de Colombia, Bogotá, 

Colombia. Fuente: Francisca Josefa del Castillo.JPG-Wikimedia Commons.

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   325 27/1/26   10:52

Castillo.JPG


326 LILLYAM ROSALBA GONZÁLEZ ESPINOSA

El retrato alegórico de la madre del Castillo fue pintado posterior a su 
muerte, hacia 1813, por un artista desconocido. Entre otros elementos 
puede verse la pluma y el libro que destaca su labor como escritora. La 
pintura es anterior a la publicación del primer volumen de sus obras, en 
1817. Este retrato indica un floreciente interés en los primeros años del 
siglo xix hacia la figura de Francisca Josefa del Castillo, ya relacionada 
con su producción escrita y vida intelectual, fusionada con su religiosidad.

El texto de su Vida se abre con una justificación de sus primeros 
años, de acuerdo a las pautas hagiográficas. Aunque sigue una tradi-
ción y un modelo estilístico determinado por la imitatio, se encuen-
tran aquí las peculiaridades de su infancia, contada desde una postura 
reflexiva otorgada por sus años de experiencia como monja clarisa de 
velo negro. Así, comparte información vital para dar un vistazo so-
mero a su vida cotidiana como mujer, y a su niñez en particular, arti-
culada a través de su experiencia personal de mujer criolla que toma 
la decisión autónoma de vivir en la clausura. El texto se inscribe en 
un modelo específico de escritura de las vidas, pero da cuenta de un 
mundo íntimo y cotidiano que se va descubriendo en la escritura y en 
la posterior revisión de sus posibles lectores. Es una imitatio que tiene 
elementos de inventio, como se ha sugerido recientemente en estudios 
sobre la literatura conventual,5 y que evidencia una conciencia de sí 
misma como autora.

En este documento se abordará el texto de Francisca Josefa del 
Castillo titulado Vida desde una perspectiva literaria y comparativa. 
Para ello se revisará el manuscrito original de la madre Del Castillo y 
se contrastará con diferentes ediciones de la obra6 enfocándose en los 
apartes del texto en los que la escritora describe los años previos a su 
ingreso al convento. Se revisará la estilística enmarcada en una tipolo-
gía textual denominada “vidas” y que parte de un modelo hagiográfico 

5.	 Lewandowska, Escritoras monjas: autoridad y autoría en la escritura conventual 
femenina de los Siglos de Oro, p. 216.

6.	 1817, edición príncipe, a cargo de Antonio María de Castillo y Alarcón; 1968, edi-
ción de Darío Achury Valenzuela; 2007, edición de Ángela Inés Robledo Palome-
que; 2009, edición de Beatriz Ferrús y Nuria, y 2021, una nueva edición de Ángela 
Inés Robledo Palomeque. Se revisarán también apartes de los manuscritos deposi-
tados en la biblioteca Luis Ángel Arango de Bogotá y accesibles en forma digital. 
Específicamente se revisarán el MSS072, donde se encuentra Vida y apartes de los 
manuscrito MSS076 y MSS071. 

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   326 27/1/26   10:52



327VIDAS SIN HÁBITOS

y espiritual cuyo texto paradigmático en el mundo hispánico es El 
libro de la vida (1588) de Teresa de Jesús (1515-1582); este modelo 
contaría con docenas de ejemplos de escritura conventual en la penín-
sula ibérica, que saltarían luego a los territorios coloniales de ultramar. 
Se trata entonces de un ejercicio de escritura relevante para la literatura 
escrita en español, que trascendió fronteras y fue constante durante 
varias decenas de años en los espacios conventuales.7

Vida está dividido en cinco cuadernos, y la parte concreta que 
corresponde a su niñez se encuentra en el primero. El texto fue nu-
merado por la autora, generando una estructura de cincuenta y cinco 
capítulos. El apartado correspondiente a su niñez no tiene enmiendas, 
tachaduras o comentarios adicionales significativos, con excepción de 
un par de agregados escritos con otra tinta, que especifican el número 
del cuaderno. 

En la edición príncipe de Vida se agregó un encabezado descriptivo 
a cada capítulo, que desde entonces se ha conservado en las posteriores 
ediciones del texto. Sin embargo, y como se apunta en la edición de 
Beatriz Ferrús y Nubia Girona,8 estas no son anotaciones realizadas 
por la monja, y pueden predisponer la lectura del texto, por consi-
guiente, en su edición se omiten dichos encabezados. 

La primera edición impresa de textos de la madre Del Castillo data 
de 1817, y fue publicada en Filadelfia, en una edición realizada, como 
se indicó previamente, por su sobrino nieto Antonio María de Castillo 
y Alarcón, quien para ese entonces estaba asentado en esa ciudad hu-
yendo de la situación política y social que se vivía en Nueva Granada.9 
Del Castillo pertenecía a las élites neogranadinas, dando cuenta del 
prestigio social que conservaba esta familia, no solo en Tunja, sino en 
Santafé y Cartagena.10

En la primera edición del texto, Antonio de Castillo subraya que 
la autoría de los escritos que se encuentran en el manuscrito y que 
presentan la genealogía de la monja es de Francisco Domingues de 

7.	 Véase en la introducción el análisis discursivo en los estudios sobre mujeres, p. 38.
8.	 Véase el estudio preliminar de Beatriz Ferrús y Nuria Girona en Francisca Josefa 

del Castillo y Guevara, Vida de sor Francisca Josefa del Castillo.
9.	 Steffanell, “Sor Francisca Josefa de Castillo (1671-1742): una ‘rara avis’ en el ca-

non de la literatura colombiana fundacional”. 
10.	 Al respecto, véase el libro de Robledo Palomeque, El manuscrito de la madre 

Castillo y los conspiradores.

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   327 27/1/26   10:52



328 LILLYAM ROSALBA GONZÁLEZ ESPINOSA

Urrejolabeitia, casado con una sobrina segunda de sor Francisca, Rosa 
de Castillo y León. Se explica, a su vez, que estos textos fueron reco-
gidos por la familia y se encuadernaron para su debida conservación. 
Esto muestra el interés de la familia por mantener viva la memoria de 
la monja tunjana.

La primera edición contiene también una serie de paratextos esen-
ciales para comprender el rol que empezó a cumplir Francisca Josefa 
del Castillo en la, para entonces, incipiente nación poscolonial. Por 
una parte, Antonio de Castillo decide publicar las cartas que se con-
servaban de algunos de los confesores que tuvo la religiosa y que ella 
había decidido guardar. Estas cartas podían leerse como una forma de 
legitimar, en el pensamiento decimonónico, la existencia de una mujer 
que era parte de una familia prestante de la sociedad colonial, con una 
muy limitada participación en la esfera pública y que, sin embargo, 
mantenía correspondencia con destacados jesuitas del virreinato de 
Nueva Granada; a su vez, estas cartas —o así lo pretende enunciar 
Antonio de Castillo— dejaban claro que ella escribía por una orden de 
ellos; es decir, su labor de escritura, por una parte, estaba debidamente 
facultada por las autoridades eclesiásticas y el lector del siglo xix no 
se habría de extrañar con la novedad de que había existido una monja 
escritora en el siglo xviii, y por otra, evidenciaba que no se trataba de 
un ejercicio de vanidad, sino de una prueba de obediencia. 

Otro elemento de interés es una carta firmada por dos destacados 
miembros del clero, que, como apunta Stefanell, representaban a dos 
bandos contrarios en la política neogranadina del momento. No obs-
tante, el que ambos decidieran dar valor a la obra y certificar su calidad 
y originalidad subraya el interés que la obra de Francisca Josefa del 
Castillo empezó a tener entre la sociedad letrada. “Resulta paradójico 
entonces que la monja Castillo represente un baluarte prohispánico 
[…], pero al mismo tiempo atente contra los ideales políticos de los 
españoles […]. Sin embargo, existía un punto que ambos bandos apo-
yaban por igual: el ideal católico”.11

Precisamente, es este elemento el que Steffanell revisa en su estu-
dio. Que la madre Del Castillo, con su producción mística hasta en-

11.	 Mientras que uno de ellos, Nicolás Cuervo, apoyaba las fuerzas independentistas, 
el otro, José Antonio Torres, estaba de acuerdo con la reconquista española que se 
había consolidado en 1816. Steffanell, “Sor Francisca”, p. 116. 

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   328 27/1/26   10:52



329VIDAS SIN HÁBITOS

tonces desconocida, figurara en el canon literario correspondía con 
los albores del proyecto nacional, cuyas raíces se pueden identificar 
en la Expedición Botánica a cargo de José Celestino Mutis, iniciada en 
1783 y que concluiría definitivamente con el proceso de reconquista 
de Nueva Granada, en 1816, apenas un año antes de la publicación de 
parte de la obra de la monja clarisa. De esa manera se dio pie a los dos 
acontecimientos importantes que ayudaron a inscribir su nombre en 
los albores de las letras nacionales: primero, ser incluida en la Historia 
de la literatura de la Nueva Granada (1867) de José María Vergara y 
Vergara, texto fundamental para los estudios de canon literario co-
lombiano; segundo, ser denominada “escritor insigne” en la Academia 
Colombiana de la Lengua en 1890. Como han notado varios investi-
gadores alrededor de este suceso, las élites intelectuales presentaban 
a Del Castillo como creadora, sin especificar su género, o dejándolo 
para el final del discurso, tratando de ocultar o evadir que se trataba 
de una mujer.12

Es interesante también que, pese a su contenido religioso, a los pa-
ratextos de la edición príncipe y a las indulgencias otorgadas por la 
Iglesia católica,13 los lectores de la venerable madre hasta hoy día dan 
prioridad a su calidad como mujer escritora y no a que pueda consti-
tuir un modelo de santidad.14

Debe tenerse en cuenta también que es una de las primeras monjas 
publicadas en América y el hecho de que se presente como elemento 
constitutivo de la nación es a su vez algo único. Sin ir más lejos, no 
puede afirmarse lo mismo sobre otras escritoras conventuales, como 

12.	 McKnight alude a la “anomalía” que tal hecho representaba en la cultura nacional, 
en la que no había otra opción que tratarla como un hombre en ropas de mujer: 
“they treat her as an oddity, as a male in female clothing”. Véase The Mystic of 
Tunja: The Writings of Madre Castillo, 1671-1742, pp. 8-9. 

13.	 En la edición de 1817 los censores católicos expresan que la lectura de Vida es 
“útil y provechosa” para los creyentes, p. XXV. En la concesión de indulgencias 
dada a los Afectos espirituales, en Bogotá, el 29 de marzo de 1843, se especifica que 
concede ochenta días por cada Afecto que “leyeren atentamente”. Véase el docu-
mento “Concesión de indulgencias” en Francisca Josefa del Castillo y Guevara, 
Afectos espirituales de la venerable madre y observante religiosa Francisca Josefa 
de la Concepción, en el siglo doña Francisca Josefa de Castillo y Toledo, Guevara, 
Niño y Roxas. escritos por ella misma, de mandado de sus confesores según primera 
copia hecha por don Antonio María de Castillo y Alarcón, en Santa Fe de Bogotá, 
año de 1896, p. 54.

14.	 Este enfoque se revisa también en Del Castillo y Guevara, Vida, p. 55.

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   329 27/1/26   10:52



330 LILLYAM ROSALBA GONZÁLEZ ESPINOSA

sor Juana Inés de la Cruz, por ejemplo. Aunque parte de la produc-
ción de la monja novohispana fue publicada durante su vida y las obras 
posteriores a su muerte tuvieron impacto editorial en los dos lados del 
océano, no gozó de mucha fama durante los siglos xviii y xix, con ex-
cepción de algunos círculos de intelectuales. Fue solo desde 1910, con 
el centenario de la Independencia mexicana y luego de algunos prece-
dentes que cuestionaban si era o no una autora nacional, cuando vol-
vió a traerse a colación su nombre.15 El libro Juana de Asbaje (1910) 
de Amado Nervo es, dentro de estos acercamientos, el más relevan-
te.16 Nervo menciona algunas líneas que pueden ser coincidentes con 
el papel que en Colombia se le pretendía otorgar a Francisca Josefa 
del Castillo, en la medida en que el escritor mexicano sugería que sor 
Juana Inés de la Cruz no solo era importante por la calidad de su es-
critura, sino que ayudaba en la construcción del “alma de la patria”.17 

Ambos casos coinciden en que, en el periodo de cambio del siglo xix 
al xx, mujeres que escogieron la vida de clausura entre las restringidas 
opciones de vida de su momento, fueron incluidas como escritoras 
de sus naciones, aunque no son comparables en cuanto a temáticas de 
escritura y repercusión e influencia en la literatura posterior.

A las ediciones posteriores a la de 1817 siguieron otras, entre las 
que destacan la de 1968, a cargo de Darío Achury Valenzuela, y las 
realizadas por Ángela Robledo en 2007, 2015 y 2021, y la de Beatriz 
Ferrús y Nuria Girona, hecha en España en 2009. Los prólogos de 
estas ediciones muestran la evolución del interés que ha ido suscitan-
do la monja neogranadina. Es decir, de unas primeras ediciones que 
resaltaron a Francisca Josefa del Castillo como parte del recién creado 
canon literario colombiano, se pasó a una indagación extensa en la 
identificación de fuentes bíblicas y religiosas de una mujer pertene-
ciente a la élite tunjana colonial, el enfoque de Achury Valenzuela; y 
de este, a una renovación por el interés en la escritura femenina, que 
es el ofrecido por Robledo Palomeque, quien hace diferentes aproxi-
maciones a la escritura de la madre Del Castillo: en la edición de 2007 
relaciona escritura con corporalidad; en la de 2021, revisa la escritura 

15.	 Larrazábal Cárdenas, Sor Juana Inés de la Cruz de reliquia Histórica a texto vivo, 
p. 54.

16.	 Para más información, véase Perelmuter Pérez (ed.), La recepción literaria de Sor 
Juana Inés de la Cruz: un siglo de apreciaciones críticas (1910-2010).

17.	 De Mora, “Década de 1910 el renacimiento de sor Juana”, p. 27. 

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   330 27/1/26   10:52



331VIDAS SIN HÁBITOS

conventual en el marco de una escritura que expresa la subjetividad 
femenina.18

Ser una niña privilegiada: “Yo, como las arañas, volvía veneno 
aun las cosas saludables”

Francisca no especifica en su diario el año en el que empieza a escribir, 
pero diversos investigadores coinciden que lo inició hacia 1713,19 lue-
go de llevar varios años redactando otros textos, ya que los primeros 
Afectos probablemente los escribió a los diecinueve años. El texto no 
tiene final y se interrumpe unos tres años antes de convertirse en aba-
desa por primera vez. Esto significa que el texto cubre su vida desde 
su nacimiento hasta alrededor de los cincuenta años. Como se trata de 
seguir una estructura ya establecida en los diarios espirituales, Vida se 
ciñe al calendario litúrgico. Del Castillo pone como fecha de inicio de 
la escritura de su diario el día de la Natividad de la Virgen María, es 
decir, el 8 de septiembre, y, en este primer momento ya expone que su 
escritura es mandato de su confesor: “empiezo a hacer lo que vuestra 
paternidad me manda”.20 Esta sumisión es parcial, pues introduce su 
vida desde una posición reflexiva y confesional para “pensar y consi-
derar delante del Señor todos los años de mi vida en amargura de mi 
alma, pues todos los hallo gastados mal”,21 mientras propone una mi-
rada retrospectiva que le permite darse cuenta de las gracias recibidas.

Desde su perspectiva, su nacimiento representa un padecimiento para 
su madre, tanto así que deben llamar al confesor para asistirla ante la in-
minente muerte. La enfermedad, que cruza tangencialmente los cincuen-
ta y cinco capítulos del diario, tiene importancia en su relato y dichas 
angustias se resignifican en la escritura. Así, reporta en los primeros capí-
tulos una grave enfermedad de la que se salvó gracias a la intervención de 
un familiar que sugiere una medicina para curarla. Esta predisposición 

18.	 Se ajusta a las nuevas miradas a la historia de las mujeres en América Latina y al 
giro del lenguaje. Véase la introducción, p. 38.

19.	 De acuerdo con la biógrafa de la madre Del Castillo, en 1713 Diego de Tapia le 
ordenó escribir su autobiografía. Del Niño Dios, Flor de Santidad. La Madre 
Castillo, p. 173. Esta fecha es aceptada, entre otros investigadores, por Robledo 
Palomeque. 

20.	 Del Castillo, Su vida, p. 88.
21.	 Del Castillo, Su vida, p. 88.

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   331 27/1/26   10:52



332 LILLYAM ROSALBA GONZÁLEZ ESPINOSA

estará presente como un miedo latente en sus padres, y Francisca la pre-
senta en conexión con dos eventos relevantes de su infancia: el primero, 
la visión que tuvo de una imagen de un Niño Jesús llamándola, asunto 
que su madre interpreta como una señal de la pronta muerte de su hija; 
el segundo, se relaciona con los hábitos de santa Rosa de Lima que los 
padres le ponen para que la santa interceda por la salud de su hija. La 
particularidad de este segundo evento es que el hábito lo llevaba la niña 
con “joyas y aderezos”,22 restándole la austeridad que habría significado 
llevar el hábito para obtener favores de esta limeña que se consolidó rá-
pidamente en la devoción de los habitantes del Nuevo Mundo.

El relato de su niñez arranca con la descripción de su origen, lo que 
se corresponde con los relatos hagiográficos que muestran la pureza 
del santo a través de su limpieza de sangre. Más que perentorio era 
demostrar que la sangre que le corría por las venas era española. Esta 
alusión a la estirpe y la limpieza de sangre hacía parte ya de las formas 
de relacionamiento social en la España de los siglos xv y xvi, como 
estrategia identitaria usada para crear la idea de hispanidad que motivó 
el proceso denominado Reconquista en la historiografía tradicional, 
consolidado en el mismo momento de la llegada de los españoles a 
América. La Reconquista refuerza una idea de hispanidad surgida de 
la incorporación de los nuevos conversos, sobre la que fue creado un 
concepto de raza ligado estrechamente al linaje, la cultura y la reli-
gión.23 En ese sentido, aun si el biografiado era pobre, debía descender 
de cristianos de varias generaciones; su consideración de “sangre lim-
pia” le otorgaba una alta valía espiritual.24 Michel de Certeau afirma 
sobre este tópico hagiográfico de la limpieza de sangre, que las genea-
logías son vitales en estos textos pues “la sangre es una metáfora de la 
gracia”, convirtiendo una ejemplaridad religiosa en jerarquía social.25 
Peter Burke, a su vez, indica cómo un buen número de los santos des-
pués de la Contrarreforma son de origen noble, con lo que hacen co-
legir las nociones de nobleza y santidad.26

22.	 Del Castillo, Su vida, p. 93.
23.	 Martínez, Genealogical Fictions. Limpieza de Sangre, Religion, and Gender in 

Colonial Mexico, 2008. 
24.	 Asunción Lavrin, “La construcción de la niñez en la vida religiosa. El caso novo-

hispano”, p. 128.
25.	 De Certeau, The Writing of History, p. 276.
26.	 Burke, “How to be a Counter-Reformation Saint”, p. 54.

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   332 27/1/26   10:52



333VIDAS SIN HÁBITOS

En Vida, ambos padres conforman un matrimonio ejemplar de 
sangre española, que cumplen con el rol tradicional de hombres y mu-
jeres tan enfático en el mundo de la América colonial.27 Esta pareja de 
católicos practicantes que se desviven por la niña Francisca, cuenta 
con familiares religiosos y cercanía a los miembros más importantes 
del clero tunjano. La monja se presenta como una mujer que nació, 
creció y se educó en el seno de una familia criolla, con alto nivel so-
cioeconómico, y a la vez se trata de una familia privilegiada cuyos 
progenitores, Francisco Ventura de Castillo y Toledo y doña María 
de Guevara Niño y Rojas, dedican parte de su tiempo a la caridad, al 
recato y a la compasión. Al incluir esta descripción de su familia, con 
sus bondades y acciones hacia los demás, subraya que sus antepasados 
llevan años practicando el cristianismo y eso los pone en la cima social 
y espiritual de la ciudad; por eso, sus amistades son las directivas de 
la Compañía de Jesús: asisten el parto de Francisca, son los confeso-
res de la familia, apadrinan a sus descendientes, aconsejan y asesoran 
sobre la vida familiar y religiosa. En resumen, están insertas en la vida 
cotidiana de los Castillo y Guevara y esto aporta al sostenimiento del 
sistema de castas. 

La Francisca niña crece junto a su padre, lo acompaña a sus obras 
de caridad y también da cuenta de las buenas cualidades de su progeni-
tor. De este modo, el padre para ella es un modelo de comportamiento 
social y espiritual, inscrito en el medio colonial y distinguido por una 
jerarquía en la que ellos evidentemente han ganado sus privilegios gra-
cias a sus raíces y también a sus prácticas religiosas:

a mi padre jamás se le oyó una palabra menos compuesta, ni se le vio 
acción que no lo fuera. Siempre nos hablaba de Dios, y eran sus palabras 
tales que en el largo tiempo de mi vida aún no se me han olvidado, antes, 
en muchas ocasiones, me han servido de consuelo y aliento, y también de 
freno. En hablando de Nuestra Señora (de quien era devotísimo) o de la 
pasión de Nuestro Señor, siempre era con los ojos llenos de lágrimas, y lo 
mismo cuando daba limosna a los pobres.28

En contraste, la descripción de su madre está matizada al pre-
sentarla como temerosa de Dios, sin vanidades. Del Castillo pre-

27.	 Sobre este tópico, véase el capítulo III de este libro. 
28.	 Del Castillo, Su vida, p. 89.

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   333 27/1/26   10:52



334 LILLYAM ROSALBA GONZÁLEZ ESPINOSA

senta a su madre utilizando un ejemplo de humildad que no se co-
rresponde con los días de su niñez, sino de cuando su madre, ya 
viuda, enferma y casi ciega, acepta con deleite el maltrato de una 
criada indolente:

mi madre era tan temerosa de Dios cuanto amiga de los pobres y enemiga 
de vanidades, de aliños y entretenimientos, y de tanta humildad, que ha-
biendo enviudado y estando casi ciega, le dio una criada muchos golpes en 
una iglesia porque se quitara del lugar donde estaba, lo cual llevó con mu-
cha mansedumbre, y se quitó medio arrastrando; me lo refería alabando a 
Dios y bendiciéndolo porque la había traído de tanta estimación a tiempo 
en que padeciera algo.29

En este acto de intolerancia nuevamente Francisca establece una 
distancia entre su familia y el resto de la sociedad tunjana. En con-
traste con la vida ejemplar de sus padres, Francisca se presenta como 
una persona que, teniéndolos como modelo, no logra estar a su mismo 
nivel; al contrario, dice “yo, como las arañas, volvía veneno aun las 
cosas saludables”.30 Ese es el juego que Francisca presentará a lo largo 
del texto: es una pecadora que debe trabajar para lograr su salvación 
y tal noción está presente desde que era una niña que se percibe, ya 
desde la mirada de la monja adulta, incapaz de seguir el ejemplo que 
tiene en su propio hogar.

Por otra parte, las descripciones de Francisca subrayan el poder 
de la familia, no solo por los amigos que frecuentan, como los estre-
chos lazos con los jesuitas, que ya se han señalado, sino también por 
prácticas que dan relieve a esa posición, como las puertas abiertas a los 
pobres en días precisos o que su casa sea un centro de encuentro de 
la familia extendida y de otras personas que se reúnen y refuerzan los 
vínculos entre su misma casta; estos elementos establecen una marca 
diferencial, que mantiene en otro nivel a la servidumbre, a los indí-
genas y a las personas esclavizadas, asunto que se corresponde con el 
pensamiento religioso colonial en los que estos grupos estaban exclui-
dos, por lo general, de la santidad.31

29.	 Del Castillo, Su vida, p. 90.
30.	 Del Castillo, Su vida, p. 89.
31.	 Una de estas excepciones es la santa indígena Catherine Tekakwitha. Véase el ca-

pítulo de Markéta Křížová en este libro.

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   334 27/1/26   10:52



335VIDAS SIN HÁBITOS

El privilegio del convento en la América española

No podría revisarse la vida de una monja neogranadina sin repasar 
lo que la vida conventual representaba para una mujer en el Nue-
vo Mundo. En la América española, entrar a un convento y profe-
sar como monja de velo negro era un privilegio reservado para unas 
pocas, pues un sistema de castas extendido en toda la sociedad co-
lonial repercutía en la incorporación de las futuras novicias. En un 
principio solo las descendientes directas de españoles, salvo algunos 
casos excepcionales, podían profesar.32 La idea de cuidar a las mujeres 
en los territorios recién conquistados conllevó a la creación de estas 
instituciones, hechas, como apunta Asunción Lavrin, “para quienes 
representarían a la cultura española en la construcción de una nueva 
sociedad”.33

El primer convento femenino en el Nuevo Mundo abrió sus 
puertas en México, en 1540, por pedido del obispo Juan de Zumá-
rraga (1468-1548), quien ya lo había solicitado con anterioridad a 
la Corona sin tener mucho éxito. Este primer convento abrió con 
cinco mujeres, todas ellas de rancio abolengo, y desde allí se fue 
expandiendo la ola fundacional hacia otros territorios de Nueva Es-
paña. Veinte años después, en 1561 se abriría el convento de La En-
carnación, en Lima. Durante los años siguientes se fueron fundando 
claustros a lo largo del continente, de modo que a finales de 1500 
había veinticuatro conventos en dieciocho localidades de la actual 
América del Sur, nueve de ellos de la orden concepcionista, siete de 
clarisas, tres de dominicas, cuatro de la orden agustina y uno cister-
ciense.34

El ingreso privilegiado de mujeres de ascendencia peninsular a los 
conventos se justificaba en que se trataba de lugares de protección, 
bajo la figura de un desposorio con la divinidad, que permitía su apli-
cación efectiva para quienes no estaban en disposición de ser despo-
sadas terrenalmente, por distintas razones. Se trataba de “un enclave 
para sus mujeres, con la exclusión casi total de mujeres indígenas o 

32.	 En Nueva España, solo hasta el siglo xviii se creó el primer convento para mujeres 
indígenas. Véase el extenso estudio sobre la vida conventual de Lavrin, Las esposas 
de Cristo. La vida conventual en la Nueva España, 2016.

33.	 Lavrin, Las esposas, p. 16.
34.	 Martínez Cuesta, “Las monjas en la América colonial 1530-1824”, p. 579. 

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   335 27/1/26   10:52



336 LILLYAM ROSALBA GONZÁLEZ ESPINOSA

mestizas”.35 Esta división repercutía también en otras mujeres que po-
dían vivir dentro de los claustros, pero no podían profesar ya que no 
cumplían con las condiciones requeridas, tampoco ellas debían ajus-
tarse a las severas normas, que, según la regla, sí llevaban las monjas 
profesas. Estas mujeres se desempeñaban como criadas, esclavas o 
profesaban como monjas de velo blanco; asimismo las obras pías o el 
auspicio de un padrino ayudaban en el pago de la dote para las criollas 
pobres.36

Lo anterior pone en evidencia el valor social que tenían para los 
virreinatos de América estas mujeres encerradas y alejadas del mundo 
recién fundado y de sus posibles peligros; a su vez, demarca el lugar 
social y económico que estas instituciones tuvieron en el mundo co-
lonial. Si las órdenes religiosas masculinas tuvieron misiones activas y 
visibles de evangelización, las órdenes femeninas se distinguían por su 
gran devoción y la calidad de sus profesas en el mundo hispánico en 
general.37 Como indica Julia Lewandowska “el hecho de hacerse mon-
ja […] era un cambio radical del estilo de vida acorde con las reglas y 
constituciones particulares, pero también podía llevar a una integra-
ción dotada de reconocimiento social, político y simbólico”.38

Fundaciones y autosostenimiento: el caso del convento Santa 
Clara de Tunja

Las primeras profesantes de los conventos en América colonial fueron 
—mayormente— mujeres previamente seleccionadas que provenían 
de familias prestantes. Las excepciones de postulantes indígenas se 
deben precisamente a mujeres de familias indígenas relevantes, como 

35.	 Lavrin, Las esposas, p. 31. Véase también la historia de la fundación en Lima del 
beaterio de Nuestra Señora de Copacabana, en 1691, para las indígenas nobles, en 
Josefina Muriel, Las mujeres de Hispanoamérica en la época colonial, p. 249. 

36.	 Poco a poco el filtro deja de ser tan meticuloso; había excepciones. Además, eran 
cada vez más frecuentes los casos de mujeres que no tenían cómo sopesar todos 
los requisitos y por ello había ciertas fórmulas para solucionarlo: documentos 
trucados, patronos, obras pías, entre otros. Sor Juana Inés de la Cruz pudo entrar 
al convento de las jerónimas en México gracias a un patrono y a un acta de naci-
miento trucada que solventaba el impedimento de ser hija natural. Ella entró al 
convento para ser una monja de velo negro, es decir, de mayor rango.

37.	 Para el caso jesuita, véase el capítulo IV de este volumen.
38.	 Lewandowska, Escritoras, pp. 180-181.

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   336 27/1/26   10:52



337VIDAS SIN HÁBITOS

fue el caso de las nietas del emperador Moctezuma que profesaron 
en el convento de La Concepción en México, o el del convento Santa 
Clara, en Cuzco, Perú, que fue abierto con el objetivo de garantizar 
que las primeras mestizas se criaran bajos los preceptos de la religión 
católica.39

En Tunja, la situación no fue la excepción. La fundación de su con-
vento estaba vinculada ya a la familia de la madre Del Castillo, pues 
la madre Juana de Jesús, una de las hermanas fundadoras era su tía en 
tercer grado40. El claustro fue establecido en 1571 y en 1574 los fun-
dadores del convento, Francisco Salguero, encomendero de Mongua, 
y su esposa, Juana Macías de Figueroa, pidieron a través del Consejo 
de Indias el apoyo del rey “donde puedan ser monjas algunas de las 
mas doncellas para lo qual conviene tengan algunas monjas de castilla 
de buena vida y religion”.41 El lugar para las monjas fue concedido, a 
diferencia de lo segundo, pues no fueron enviadas las monjas de Casti-
lla para que enseñaran los preceptos de la vida conventual. Las prime-
ras monjas españolas llegadas a Nueva Granada desembarcaron más 
de cuarenta años después, en 1617, procedentes de Sevilla destinadas 
al convento de Santa Clara, en Cartagena de Indias.42 Todas las de-
más fundaciones conventuales del nuevo reino fueron asesoradas por 
órdenes masculinas o por monjas criollas de conventos ya fundados, 
como fue el caso del convento carmelita de Santa Teresa, en Cartagena 
de Indias, fundado en 1609, que recibió la instrucción de monjas clari-
sas provenientes de Pamplona.43

Como apunta Sofía Brizuela Molina,44 el de Tunja se trataba del 
primer convento en la Audiencia del Nuevo Reino de Granada y había 

39.	 Muriel, Las mujeres, pp. 248-249. 
40.	 Véase la introducción de Achury Valenzuela en Obras completas de la madre 

Francisca Josefa de la Concepción de Castillo, según fiel transcripción de los manus-
criptos originales que se conservan en la Biblioteca Luis-Ángel Arango, p. XXXI.

41.	 Informaciones: Francisco Salguero (1574), Archivo General de Indias, Santafé, 
124, n.º 8. 

42.	 Flórez de Ocáriz, Genealogía del Nuevo Reino de Granada, tomo I. El convento 
Santa Clara fue fundado en el terreno donado por Catalina de Cabrera. Fray Gui-
llén de Peraza “consiguió Breve de Su Santidad, Cédula del Rey y patentes de sus 
prelados para traer religiosas del convento de Santa Inés de la ciudad de Sevilla que 
lo fundasen”, p. 116.

43.	 Corrales, Efemérides y anales del Estado de Bolívar, pp. 287-309.
44.	 Brizuela Molina, “Para reparo de tanta doncella. El origen de la vida conventual 

femenina en Tunja (1571-1636)”, pp. 2-6.

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   337 27/1/26   10:52



338 LILLYAM ROSALBA GONZÁLEZ ESPINOSA

que garantizar el funcionamiento y sostenimiento del mismo. Por esa 
razón, tales pedidos se consideraban justos y necesarios. Además, el 
establecimiento de un edificio conventual daría prestigio a una ciudad 
acabada de fundar. Que el convento se situara en Tunja y no en San-
tafé no era de extrañar, pues Tunja para ese momento había recibido 
ya el título de ciudad y era un enclave reconocido, con setentaidós 
encomenderos. Hacia 1558 había más de doscientas viviendas, ade-
más de otro tipo de edificios institucionales y religiosos que se iban 
levantando en esta ciudad45 en la que había “pocos hombres por casar” 
y que, como subraya Brizuela Molina, si en 1598 en Tunja residían 
unos trescientos españoles era posible que no hubiera “suficiente dis-
ponibilidad de hombres para forjar buenas alianzas matrimoniales” y 
por, consiguiente, “podrían recogerse a servir a Dios muchas pobres 
doncellas”.46

45.	 Tunja recibió el título de ciudad y el escudo de armas de la Corona española el 29 
de marzo de 1541, firmado por el emperador Carlos I de España y V de Alemania.

46.	 Brizuela Molina, “Para reparo”, p. 11. 

Fig. 56. Panorámica actual de Tunja. Fuente: archivo personal de Lillyam 
Rosalba González Espinosa.

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   338 27/1/26   10:52



339VIDAS SIN HÁBITOS

Cierto es que los conventos eran símbolo de poder y triunfo, ya 
que, como asevera Lavrin: “la implantación de valores espirituales y 
sociales en el mundo novohispano constituía la labor más importante 
después de la conquista militar, e involucraba a las mujeres, casadas o 
enclaustradas, pues en ellas recaía la tarea de formar las creencias y el 
comportamiento de los niños”.47

La vida al interior del convento seguía el modelo de los conventos 
europeos: se imponía la clausura, que con el Concilio de Trento se 
convirtió en la única modalidad de vida religiosa femenina, así como 
los votos de pobreza, obediencia y castidad. En algunos claustros ha-
bía centenares de sirvientas, donadas y esclavas que superaban con 
creces a las monjas. En Vida, Francisca Josefa del Castillo manifiesta 
que pese a no quererla “necesita de criada por no poderse otra cosa”.48 
Tal era una constante en diversos conventos de América. Por ejemplo, 
en el claustro de Santa Clara, en Querétaro, en la década de 1660 había 
una proporción de cinco esclavas o sirvientas por cada una de las cien 
monjas profesas del convento.49 Aunque las autoridades eclesiásticas 
pretendieron reducir esta cantidad, las monjas aseveraban que tal nú-
mero era necesario para el debido funcionamiento del cenobio. 

Se sabe que la mayoría de las mujeres que vivía en el convento 
trabajaba a cambio de contar con el claustro como vivienda y, dado 
que muchas eran indígenas, mestizas o negras, no podían profesar, 
salvo contadas excepciones. Un caso significativo es el de Úrsula de 
Jesús (1604-1666), en Perú: luego de que una de las monjas del con-
vento le comprara su libertad pudo, desde su condición de esclava 
liberta, hacer votos como donada; otro caso se registra en México, 
en el que Esperanza de San Alberto (¿?-1679) llevó el hábito por un 
año, luego de solicitarlo debido a su inminente muerte debido a una 
enfermedad.50

47.	 Lavrin, Las esposas, p. 32.
48.	 Del Castillo, Su vida, p. 342. Para mayores precisiones sobre la vida en el interior 

del convento tunjano en épocas de la madre Del Castillo, véase Del Niño de Dios, 
Flor de santidad. La Madre Castillo; Paniagua Pérez, “La vida monacal en la obra 
de la madre Castillo”, pp. 33-45.

49.	 Lavrin, Las esposas, p. 177.
50.	 Véase Van Deusen, Las almas del purgatorio: el diario espiritual y vida anónima 

de Úrsula de Jesús, una mística negra del siglo xvii para el caso de Úrsula Suárez. 
Para Esperanza de San Alberto, Bristol, “‘Although I Am Black, I Am Beautiful’: 
Juana Esperanza de San Alberto, Black Carmelite of Puebla”.

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   339 27/1/26   10:52



340 LILLYAM ROSALBA GONZÁLEZ ESPINOSA

La vida conventual muestra entonces las particularidades sociales de 
América, no solo en la operación de una jerarquía en el plano económi-
co, necesaria para llevar el velo negro, sino también racial, que sigue las 
directrices del mundo exterior al convento. Así como el voto de pobre-
za en los conventos españoles mostraba que “se orientaba más hacia las 
necesidades individuales de cada monja y no tanto hacia las de la comu-
nidad en su totalidad”,51 en la América española sucedía a menudo de la 
misma forma. Sor Juana Inés de la Cruz disponía de una amplia biblio-
teca, una celda de dos pisos e instrumentos musicales y matemáticos, 
“que los tenía muchos, preciosos, y exquisitos”.52 En el caso de la madre 
Del Castillo, ella disponía de una celda con ubicación privilegiada cerca 
del coro que se la había comprado a otra religiosa que se la ofreció y, 
para poder obtenerla debió hacer diversos trabajos en el convento.53

51.	 Lewandowska, Escritoras, p. 168.
52.	 Calleja, “Aprobación”, en Fama y obras póstumas del fénix de México, Dézima 

Musa, Poetisa Americana, Sor Juana Inés de la Cruz, Religiosa professa en el Mo-
nasterio de San Jerónimo de la Imperial Ciudad de México, C2.

53.	 Del Castillo, Su vida, p. 176.

Fig. 57. Celda del convento de Santa Clara de Tunja que perteneció a 
Francisca Josefa del Castillo. Fuente: archivo personal de Lillyam Rosalba 

González Espinosa.

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   340 27/1/26   10:52



341VIDAS SIN HÁBITOS

Si bien no es la primera celda en la que vivió la madre Del Castillo, sí fue 
en la que pasó gran parte de su vida. Estaba situada cerca del coro, lo que 
le permitía gozar de un espacio privilegiado cerca del templo y alejado del 
resto de las religiosas. Este espacio muestra la capacidad de agencia de la 
monja en el claustro y su preponderante posición en la jerarquía social del 
convento. 

No debe dejarse de lado que los conventos debían ser sostenibles 
económicamente. No obstante, sus normativas subrayaban el man-
tenimiento de su autonomía, a pesar de que esta debía ser primero 
aprobada por los directivos eclesiásticos, especialmente después de las 
reformas teresianas que fueron tomadas en cuenta también por otras 
órdenes reformadas. “El convento tenía una vida propia y su autogo-
bierno, pero el grado de libertad que permitía el gobierno de los hom-
bres era limitado en tanto que los jerarcas masculinos supervisaban sus 
actividades y, además, portaban la llave de su vida espiritual”.54 

En el caso del convento de Tunja, las relaciones y transacciones se 
llevaron a cabo a través de la encomienda, base económica de la ciudad. 

En el caso de las clarisas, Francisco Salguero y su mujer, quien tomaría 
luego los hábitos en dicho convento, buscaron que la encomienda de 
Mongua fuera parte del patrimonio conventual, asunto escuchado y 
cumplido por la Audiencia del Nuevo Reino de Granada, al menos 
hasta mediados de 1600.55 En tiempos de Francisca Josefa del Castillo, 
su familia, vinculada al convento desde su fundación, como se men-
cionó anteriormente, tuvo injerencia en las decisiones económicas del 
mismo y la propia monja firmó varios documentos para asegurar su 
sostenibilidad.56

Francisca Josefa del Castillo pagó una dote de mil quinientos pesos 
después de entrar como seglar y vivir dos años en el convento.57 Una 
cantidad alta, comparada con la dote matrimonial que podía permi-
tirse una familia modesta, pero inferior a lo que hubiera costado si se 
hubiera casado con una persona perteneciente a su rango.58 No obs-

54.	 Lavrin, Las esposas, p. 158.
55.	 Brizuela Molina, “Para reparo”, pp. 14-16.
56.	 McKnight, The Mystic, pp. 111-126.
57.	 Del Niño de Dios, Flor, p. 49.
58.	 El costo de una dote entre las élites podía llegar a los siete mil quinientos pesos; 

entre 1630-1650, el coste medio de una dote era de unos mil trescientos pesos. 
Véase Gamboa, El precio de un marido: el significado de la dote matrimonial en el 

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   341 27/1/26   10:52



342 LILLYAM ROSALBA GONZÁLEZ ESPINOSA

tante, cabe anotar que la razón de vestir el hábito de clarisa no tenía 
que ver con la imposibilidad de casarse; su caso era el contrario, como 
se mostrará más adelante.

Vidas como géneros, hagiografías y otros

La Vida de la madre Del Castillo sigue la tradición que marca El libro 
de la vida de santa Teresa. Para la validación del texto nuevo este debía 
acogerse al principio básico artístico de la imitatio, es decir, seguir las 
fórmulas estilísticas y retóricas era un imperativo para estas escritoras. 
Aun así, antes de tomar la pluma y el papel debían obtener la autori-
zación de su confesor. La escritura por mandato implicaba verse ante 
una hoja en blanco que debía llenarse para cumplir unas expectativas 
que no necesariamente eran las propias. Se escribía porque así lo ha-
bían impuesto, y con temor, porque esos textos, aunque escritos para 
el confesor, era probable que llegaran a tener más de un lector. La pro-
pia Teresa de Jesús intentó que su relato autobiográfico fuera de corte 
más anónimo y que, por tanto, su autoría fuera difusa, consciente de 
que este texto podría ser leído por otras personas.59 En esa medida es 
un texto que tiene una clara conciencia de autoría, que recurre al pa-
trimonio literario y cultural que había a su alrededor, por eso lo que 
el lector lee no es necesariamente su vida sino una “entidad literaria” 
construida.60

El ejercicio de escribir era vital en los conventos para erigir y sos-
tener su imagen, y para transmitir ideas y lecturas a otras monjas. Mu-
chas de las religiosas entendían que estos documentos no necesaria-
mente se iban a quedar entre el confesor y ellas, máxime cuando la 
mayoría había leído o conocía la vida de Teresa de Jesús; es decir, no 
eran ajenas a los alcances que podía tener un texto de estas caracte-
rísticas. Desde la santa abulense vamos a encontrar la anotación que 
lo consignado es porque los confesores así lo han ordenado, como se 

Nuevo Reino de Granada. Pamplona (1570-1650). En Tunja, entre 1700 y 1800, 
las dotes oscilaban entre quinientos y mil pesos. Rodríguez, Sentimientos y vida 
familiar en el Nuevo Reino de Granada, siglo xviii, pp. 188-202.

59.	 Teresa de Jesús, Libro de la vida, p. 3.
60.	 Así lo exponen Sánchez y Marešová, refiriéndose a los textos autobiográficos es-

pañoles del siglo xvi, en La cuestión autobiográfica en el Siglo de Oro, p. 18.

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   342 27/1/26   10:52



343VIDAS SIN HÁBITOS

estipula en el título de la primera edición de 1588: La vida de la Madre 
Teresa de Jesús y algunas de las mercedes que Dios le hizo, escrita por 
ella misma por mandado de su confesor, a quien envía y dirige. De ese 
modo queda establecida la primera “autobiografía por mandato”61 que 
marcaría un punto de partida para la escritura femenina y la escritura 
religiosa. El impulso que empieza con Teresa de Jesús pasaría a las 
carmelitas y luego se iría extendiendo a otras órdenes, en una suerte 
de hagiografías modernas y con modelos de santidad con más cercanía 
y humanidad.62 Escribir se convierte en un desafío para estas mujeres 
al tener que revelar su mundo íntimo; al saberse expuestas, harán uso 
de “estrategias defensivas”, como lo asevera Sonja Herpoel63 o de una 
“retórica de la feminidad” en palabras de Alison Weber.64 Es por ello 
que recientemente la mirada no se enfoca únicamente en el principio 
de imitación, sino también en los recursos de los que las escritoras 
hacen gala para comunicarse mediante tales modelos. En el caso de las 
“vidas”, la autobiografía expone elementos constantes de las hagiogra-
fías, pero hay ciertas particularidades en cada texto, que gracias a esa 
estructura preestablecida permiten reconocer las características únicas 
de cada manuscrito. 

Además, junto a estos textos de “vidas” también debe resaltarse que 
otros textos literarios contemporáneos usaban igualmente la estrategia 
de escribir bajo mandato. Por ejemplo, en el Lazarillo de Tormes (1554) 
el autor escribe para una “vuestra merced” ante las explicaciones que 
se le piden sobre su ascenso social. Esa es la estrategia del narrador 
para contar su vida. Hay estratagemas para presentar el yo, que em-
piezan a imponerse y que encontraremos en textos del siglo xvi como 
la picaresca, las autobiografías de monjas y soldados o las crónicas de 
Indias.65 Las “vidas” se afianzan en dichas tendencias de escritura. 

61.	 El término es acuñado por Sonja Herpoel. Subraya que, en el caso de Teresa de 
Jesús, más que un mandato fue una licencia para escribir. Teresa de Jesús es punto 
de partida, pero también excepción en este conjunto de textos. Véase, de Herpoel, 
A la zaga de Santa Teresa: Autobiografías por mandato.

62.	 Baranda Luterio y Marín Pina (eds.), Letras, p. 18.
63.	 Herpoel, A la zaga, p. 7.
64.	 Weber, Teresa de Avila and the Rhetoric of Femininity, 1990.
65.	 Sánchez expone que lo que pretenden estas tendencias es construir una interio-

ridad, una individualidad: crearla en el ámbito de su propia textualidad literaria. 
Véase “La individualidad en la literatura española áurea”, p. 33. Herpoel también 
señala estas similitudes en A la zaga, pp. 30-31.

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   343 27/1/26   10:52



344 LILLYAM ROSALBA GONZÁLEZ ESPINOSA

Empero, debe entenderse que estas mujeres no tenían una forma-
ción como la del resto del clero, o la que recibían los hombres en el 
mundo secular. Su educación se reducía a la que habían recibido en 
casa y lo que iban aprendiendo después en el convento, en donde la 
lectura se enfocaba principalmente en la Biblia, devocionales y vidas 
ejemplares, en estos textos la noción de lo femenino y el pecado estaba 
muy presente, tal y como se ha visto en otros capítulos de este libro. 
En el caso de Francisca Josefa del Castillo, por la información que 
expone en Vida, la educación que recibió fue a través de su madre, una 
criolla nacida en Tunja que era letrada y le leía en voz alta; además de 
que gracias a la amistad que la familia Castillo sostenía con los jesuitas 
residentes en Tunja pudo acceder a otros materiales de lectura que le 
ayudaron a cultivar su espiritualidad. Es el caso de los ejercicios es-
pirituales de Antonio de Molina66 o las meditaciones de san Ignacio, 
que fueron parte de las lecturas de su niñez. Esta idea se arraiga más al 
entrar al convento, donde no había ocasión de caer en la tentación de 
leer otros materiales que menoscabaran el crecimiento de sus virtudes, 
como le llegó a pasar cuando vivía fuera de este.67 Todo esto muestra 
unas circunstancias privilegiadas que influyen en la construcción del 
yo que ella transmite en sus textos y que puede diferir entre el tono 
que escoge para Vida y el que encontramos en los Afectos espirituales: 
el primero, confesional; el segundo desde una persona dedicada al ofi-
cio de escribir.

Tampoco debe olvidarse que, para las órdenes religiosas, la creación 
de modelos de santidad iba de la mano con sus objetivos. Las lecturas 

66.	 La obra de Antonio de Molina tiene gran influencia en las mujeres y en los pro-
cesos de cristianización en América. Para otras fuentes similares, véase el capítu-
lo III, de Monika Brenišínová en este volumen.

67.	 La formación letrada de Del Castillo se corresponde con la que para su época reci-
bía una mujer de su clase social. Es decir, a través de la tutoría familiar y de la guía 
espiritual de su confesor, y posteriormente, en el caso de las religiosas, derivada de 
su vida cotidiana conventual; aunque no necesariamente leía únicamente lo que 
estaba disponible en el claustro. La biblioteca de las clarisas en Tunja no tiene re-
gistro de varios de los volúmenes que la monja leyó, de acuerdo con lo que reporta 
en sus manuscritos. Es probable que esta literatura se la hayan facilitado a través de 
sus confesores u otros miembros de la Compañía. Véase Del Niño de Dios, Flor, p. 
36 y los estudios preliminares a las ediciones de Vida de Achury Valenzuela y Ro-
bledo Palomeque. Para aspectos referentes a la educación durante la colonia, véase 
Andreo y Guardia (eds.), Historia de las mujeres en América Latina; Rodríguez 
Jiménez y Maraneli (coords.), Historia de la infancia en América Latina.

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   344 27/1/26   10:52



345VIDAS SIN HÁBITOS

ejemplarizantes, los libros de oración y el conocimiento a fondo de la 
vida de los santos, entre otros, van dirigidos a trabajar esta misma idea 
en estas mujeres, quienes a su vez se inspirarían en dichos modelos si 
debían escribir sobre sí mismas y que tenía también un funcionamien-
to particular, como se mostró en el caso de Catherine Tekakwitha y la 
representación de lo femenino en el contexto del Nuevo Mundo. 

Michel de Certeau expone que las hagiografías aumentan su rele-
vancia en el momento en que empiezan a contar la vida de los santos 
y no su muerte, como en efecto ocurría con las vidas de los místicos 
y de los fundadores de órdenes religiosas,68 asunto que condujo a que 
se supiera más sobre las mujeres, André Vauchez apunta este aspecto 
en relación con Catalina de Siena, la primera mujer del Medioevo de 
quien se disponen variadas fuentes, incluidas las obras que ella misma 
escribió y quien sería un modelo para las escritoras conventuales.69

El yo femenino que se explora en estas “vidas” es particular. Gran 
parte de estos relatos, como indica Sonja Herpoel, son “vivencias inte-
riores” y “las autoras intentan reducirse al máximo a la no existencia” 
para resaltar el objetivo del texto,70 que es mostrar, a través de su ex-
periencia, su intento por llegar a ser una religiosa que sigue al pie de la 
letra los preceptos de su doctrina. Las “vidas” viven “la tensión entre 
imitatio y singularidad, entre yo-cuerpo y yo-sujeto”, como exponen 
Ferrús y Girona. Tales textos, están llenos de “conflictos, de puntos de 
fuga y ejercicios de tránsito, que no son más que las marcas del adve-
nimiento de la modernidad”.71 En esa medida, la escritura era también 
una opción irresistible. Si en el convento se quería crear y ofrecer al 
mundo cristiano una vida ejemplar, muchas de esas monjas buscarían 
llegar a serlo, eso sí, sin manifestarlo a viva voz pues la humildad era 
parte de sus votos. 

Ese deseo se traslada desde España al Nuevo Mundo con un sen-
tido particular. Como expone Jaime Borja, para la América colo-
nial tener su santo “incluso llegó a despertar competencias entre los 
virreinatos”.72 En esta búsqueda, Nueva España y Nueva Granada se 

68.	 De Certeau, The Writing, p. 271.
69.	 Vauchez, Catalina de Siena. Vida y pasiones, p. 7.
70.	 Herpoel, A la zaga, p. 8
71.	 Del Castillo, intr. y eds. Ferrús y Girona, Vida p. 8.
72.	 Borja Gómez, “Historiografía y hagiografía: vidas ejemplares y escritura de la 

historia en el Nuevo Reino de Granada”, pp. 53-78. 

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   345 27/1/26   10:52



346 LILLYAM ROSALBA GONZÁLEZ ESPINOSA

quedaron rezagadas al no conseguir ninguna santa, mientras que en 
Perú se logró la consagración de santa Rosa de Lima (1642-1693), a 
la que siguieron otras, hasta bien entrado el siglo xix, como las de san 
Martín de Porres, santo Toribio de Mogrovejo, san Francisco Solano 
y san Juan Macías.73 En ese contexto funcionan también las vidas y 
las biografías de monjas y beatas, escritos, además, para acompañar 
sus procesos de beatificación en el Vaticano; es por eso que vamos a 
encontramos con personajes que respondían a esa necesidad, como “el 
Lirio de Bogotá” —nombre por el que se conoció a sor María Gertru-
dis Teresa de Santa Inés (1668-1730), con un proceso de beatificación, 
sin éxito— o el de la “Azucena de Quito”,74 hoy santa Mariana de 
Jesús (1618-1645), beatificada en el siglo xix y canonizada a mediados 
del siglo pasado. 

Por otra parte, como puede verse en algunas de las biografías de 
Nueva Granada, las mujeres que escriben sus diarios y de las que tene-
mos registro representan en sí mismas un ideal social colonial, en donde 
prima su procedencia de poderosas familias criollas y cristianas: estos 
son los casos de María Gertrudis Teresa de Santa Inés, Jerónima Nava 
y Saavedra (1669-1727) o Francisca Josefa del Castillo. De hecho, es 
gracias al empeño de la familia Castillo como finalmente la Vida y los 
Afectos salen a la luz, pues su último confesor, Diego de Moya, nunca 
escribió la biografía que se le había encomendado, o no se conocen los 
borradores, pese a tener en sus manos los manuscritos originales de la 
religiosa y los ruegos de la familia Castillo, como lo evidencia una de 
las cartas conservadas entre los manuscritos de la monja tunjana, en la 
que De Moya expresa que no escribirá dicho texto hasta que la fami-
lia no publique el sermón que él escribió para sus honras fúnebres.75 

73.	 Véase Rubial García, La santidad controvertida. Hagiografía y conciencia criolla 
alrededor de los venerables no canonizados de Nueva España, 2015.

74.	 Diego de Moya, el último confesor de Francisca Josefa del Castillo hace referencia 
a la Azucena de Quito en la carta enviada a la familia Castillo cuatro años después 
de la muerte de la religiosa, donde se excusa por no haber escrito todavía la vida 
de la madre Del Castillo, lo hace para sustentar la importancia de que se publiquen 
otros textos conjuntos, no solo la Vida, pues todos estos escritos ayudan a conso-
lidar la imagen de santidad, según él, incluso en Lima, se leía la vida de la monja 
quiteña. Esto da cuenta de la importancia de dichos procesos en América colonial. 

75.	 La carta sugiere que De Moya no escribió la biografía de la monja por rencillas 
con la familia Castillo. La misiva fue enviada a Francisca del Niño Jesús, monja 
clarisa y sobrina de Francisca Josefa del Castillo. Diego de Moya le pide, luego de 
reiterarle que primero deben publicar su sermón, que queme la carta: “me noticia-

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   346 27/1/26   10:52



347VIDAS SIN HÁBITOS

Esta solicitud no llegó a buen puerto, pero, en últimas, permitió que 
se publicara la Vida en forma de diario espiritual, de puño y letra de la 
monja. Como se mencionó antes, estos paratextos sirven para contex-
tualizar mejor la obra de la madre Del Castillo y esta carta es muestra 
de las redes que había que tejer y cuidar para mantenerse vigente como 
figura ejemplar del modelo conventual en el sistema colonial.76

Jerarquías que se subvierten en la escritura conventual

En palabras de Kristine Ibsen, al pedirle a una monja que escribiera y 
se asumiera como centro en su narración se le daba el privilegio poco 
común de ser un agente activo, una heroína de su propia vida. Aunque 
no se debe pasar por alto que esta agencia estaba mediada por el confe-
sor y que esta forma de ejercer poder no tenía generalmente a un terce-
ro de por medio que controlara estas interacciones.77 Así, el sujeto que 
escribe intenta trascender las limitaciones impuestas a su discurso y es 
capaz de subvertir las jerarquías.78 Por otra parte, como subraya Jodi 
Bilinkoff, la obediencia al mandato puede entenderse como una forma 
de autorización, de afirmación, y no únicamente “una aquiescencia 
ciega a las demandas”.79

Una de las estrategias desarrolladas por Teresa de Jesús, que se re-
fleja en otros textos de monjas posteriores y que funciona también en 
el caso de la madre Del Castillo es la habilidad de combinar la forma-
lidad, la subordinación, la intimidad y la solidaridad, lo que Alison 

rá vuesa reverencia que de sus mismas manos pasó al fuego esta carta” (MSS071 
fol. 534), pues seguramente no quería dejar testimonio de su negativa a escribir la 
biografía. 

76.	 Rojas Gómez asevera que el que no se haya iniciado el proceso de publicación de 
la obra de la madre Del Castillo en su momento influyó en la forma de abordar su 
lectura desde la literatura y no desde la mística y la ascética. Véase “La compositio 
loci ignaciana en las visiones de Vida de sor Francisca Josefa de la Concepción 
(1671-1742)”.

77.	 Lavrin, “La vida femenina como experiencia religiosa: Biografía y hagiografía en 
Hispanoamérica colonial”, p. 30.

78.	 “Subtly subvert hierarchies”, dice Ibsen, en Women’s Spiritual Autobiography in 
Colonial Spanish America, pp. 17-18.

79.	 “Can be understood as authorization or affirmation, not merely blind acquies-
cence to demands” (Bilinkoff, Related Lives: Confessors and Their Female Peni-
tents, 1450-1750, p. 28; traducción de la autora).

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   347 27/1/26   10:52



348 LILLYAM ROSALBA GONZÁLEZ ESPINOSA

Weber denomina una “strategic maneuverability”.80 Al refugiarse en 
esta maniobra estratégica es posible comunicar con cierta tranquilidad 
y actuar desde el rol de quien escribe porque debe hacerlo, no porque 
lo desea. Bilinkoff enfatiza que las prácticas confesionales y la direc-
ción espiritual cambiaron a partir del siglo xvi debido a que las prác-
ticas de escritura de las mujeres tomaron especial relevancia, ya que 
los confesores podían usarlas con propósitos retóricos y comunicar la 
doctrina católica amenazada por el protestantismo; es decir, principios 
como la oración, que en los preceptos cristianos es vital en el proceso 
de salvación, o la opción de la vida contemplativa, asunto al que se de-
dicaban las monjas, las mostraban inevitablemente como los modelos 
a resaltar.81 De tal modo, los diarios espirituales marcaron otra forma 
de relación entre la monja y el confesor y, de hecho, en esa relación 
de subordinación, pero también de intimidad, las monjas expresan, de 
manera retórica también, su satisfacción al encontrar al confesor ideal 
—fórmula que también usa la madre Del Castillo—, como una estrate-
gia para que el confesor atienda con generosidad su escritura, la lea, la 
comente, sugiera otros materiales y apruebe dicho ejercicio. Incluso, la 
confesión significaba una forma de enunciar en voz alta sus pensamien-
tos, y esta, como hace notar Ibsen, era una de las pocas instancias en las 
que se les pedía a las mujeres que se expresaran, de hecho, se les plan-
teaba como una obligación.82 Tampoco debe dejarse de lado que mu-
chas monjas expresaban el temor de consignar sus experiencias, porque 
sabían las implicaciones que podrían tener en los tribunales de la Inqui-
sición o, simplemente, porque veían el asunto como una carga excesiva 
o una tarea poco estimulante que no les interesaba cumplir, pero ese es 
otro lado de la historia que no revisaremos en este momento.

Un relato de niñez y juventud en diez capítulos parecido 
a otros tantos

Aunque es parte importante de los relatos de las monjas, no es la niñez 
la que ocupa en términos de extensión un espacio representativo. Sin 

80.	 Weber, Teresa de Jesús, p. 66.
81.	 Bilinkoff, Related Lives, p. 4.
82.	 Ibsen, Women’s, p. 40. Para las dificultades que le generaba a las mujeres el tener 

qué confesarse, véase el capítulo III de este volumen.

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   348 27/1/26   10:52



349VIDAS SIN HÁBITOS

embargo, en términos de visión de mundo es un momento esencial 
por diversos motivos: es la edad en que ellas sienten el llamado divino, 
en la que pueden percibirse diferentes al resto de las personas, porque 
notan el privilegio de crecer en una familia cristiana, o en la que mal 
actúan con inocencia desde la mirada de la madurez conventual. En 
las hagiografías se postula un ethos inicial, de allí que la niñez sea un 
momento crucial, pues, a diferencia de la biografía, aquí todo está dis-
puesto desde el principio, representado en un llamado o en una elec-
ción, desarrollándose en una “epifanía progresiva”.83

Hay ciertas constantes en estos textos, una serie de rasgos y epi-
sodios que se transmiten y repiten entre uno y otro. En palabras de 
Michel de Certeau, la hagiografía se construye a partir de “elementos 
semánticos” que indican el origen divino de las acciones del héroe y 
el heroísmo de sus virtudes.84 Por otra parte, “el sexo biológico” de-
termina el “trabajo espiritual” cuyo proceso se inicia en la niñez.85 De 
este modo, los santos son presentados desde una vida activa, mientras 
que las santas son presentadas en su reclusión. Así, se hace énfasis en la 
espiritualidad y conocimiento de lo divino por parte de las santas, a la 
vez que su vida se direcciona, la mayoría de las veces, hacia la clausura 
conventual. Aunque hay excepciones: santa Rosa de Lima y la Azu-
cena de Quito hicieron su vida religiosa fuera de esta, por ejemplo; 
sin embargo, sus hagiografías describen la necesidad de mantenerse 
apartadas del mundo. 

Las biografías, al contrario de las autobiografías, suelen referirse al 
aspecto físico de estas mujeres. De las biografías revisadas para este es-
tudio, esto es, las de María Magdalena de Pazzi, Jerónima Nava, María 
Gertrudis y Teresa de Lima, todas resaltan por sus rasgos femeninos 
y belleza física. De hecho, una de las virtudes de Rosa de Lima es la 
belleza reflejada desde que nació y que, en su adolescencia, es motivo 
de discordia con su madre, quien esperaba que su hija se viera atractiva 
para que fuera desposada terrenalmente. 

Rosa pasó su niñez apartada del mundo; jugaba con un leño a que 
era Jesús cargando la cruz; hacía sacrificios y meditaciones; aprendió a 

83.	 De Certeau, The Writing, p. 277.
84.	 “The construction of the hagiographical figure is elaborated from semantic ele-

ments. Thus, in order to indicate the divine origins of the hero’s action and the 
heroism of his virtues”, De Certeau, The Writing, p. 276.

85.	 Lavrin, “La construcción de la niñez”, pp. 132-144.

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   349 27/1/26   10:52



350 LILLYAM ROSALBA GONZÁLEZ ESPINOSA

leer, a rezar y a hacer labores mejor que otras jóvenes (su madre enseña-
ba labores a otras señoritas limeñas), y decidió conservarse virgen para 
Dios. El punto de partida de sus hagiografías describe estas muestras de 
sus virtudes desde edad temprana. Su biógrafo más conocido, Leonard 
Hansen, va enumerando uno a uno estos tópicos. El relato hagiográfico 
de este dominico, publicado en 1664, treinta y seis años después de la 
muerte de santa Rosa y siete antes de su canonización, tiene una parti-
cularidad frente a otros relatos de este tipo, ya que resalta, más que el 
linaje familiar, que santa Rosa es nacida en el Nuevo Mundo, como lo 
indica al comienzo de la biografía de la santa: “Lima Emporio noble de 
la Meridional America, por la parte que la baña el mar pacifico: ilustre 
Metrópoli, y cabeza del Reyno del Perú, en el nuevo mundo sacó a la 
luz esta nueva Rosa”.86 Sobre la niñez de Rosa se destacan su belleza, 
su espíritu solitario, su capacidad de soportar el dolor físico, sus votos 
de virginidad perpetua a los cinco años, las discusiones con su madre 
en cuanto al poco interés de Rosa por su apariencia física o por la vida 
galante, su rechazo a varios pretendientes, su facilidad para aprender a 
leer y escribir. 

Estos tópicos son los mismos a los que recurre sor Juana Inés de 
la Cruz en la Respuesta a sor Filotea (1701), en su caso, para subrayar 
su inclinación al saber. Y se trata de los mismos patrones enumerados 
anteriormente: predisposición en la infancia; descubrimiento de los 
encantos femeninos y su posterior rechazo; facilidad para la lectura, 
la escritura y las labores manuales; renuncia al siglo para profesar en 
el convento.87

Entre los manuscritos de Francisca Josefa del Castillo hay también 
transcripciones de novenas y vidas de santos; entre estas, la de santa 
María Magdalena de Pazzi. La santa es uno de los modelos que Fran-
cisca sigue y es mencionada en varios capítulos de su autobiografía. 
Probablemente, como apuntan McKnight y Bilinkoff, la neogranadina 
tomó como modelo una de las vidas de la santa publicada en Madrid 
entre 1664 y 1669. El texto que está contenido en los manuscritos de la 

86.	 Hansen, La bienaventurada Rosa peruana de S. Maria de la Tercera Orden de 
Santo Domingo, su admirable vida y preciosa muerte, pp. 1-36.

87.	 Para más información sobre sor Juana Inés de la Cruz y el uso de la hagiografía en 
su texto de corte autobiográfico, véanse, Glantz, Sor Juana Inés de la Cruz. ¿Ha-
giografía o autobiografía?; Ferrús, “‘Yo había querido quemar aquellos papeles...’. 
Escritura de vida, convento e historiografía literaria (siglos xvii-xviii)”.

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   350 27/1/26   10:52



351VIDAS SIN HÁBITOS

madre Del Castillo relata en tono hagiográfico la vida de la carmelita 
italiana. Es probable haya sido recogido por Francisca para darlo a leer 
a las religiosas del convento. Esta biografía muestra la niñez excepcio-
nal de una mujer que tiene arrobamientos místicos, a su vez inspirada 
en los que había tenido Catalina de Siena. Magdalena de Pazzi es “hija 
de padres ilustres en sangre y piedad cristiana”; desde muy pequeña, 
se interesa por la vida espiritual: juega a llevar el velo de las monjas, y 
enseña desde los diez años la “doctrina cristiana”. Sus padres muestran 
renuencia a que profese y, antes de entrar al convento rechaza a uno 
de sus pretendientes, anunciando que “antes se dejaría cortar la cabeza 
que dejar de ser monja”. 88 Estos son todos puntos comunes en las 
biografías de religiosas. 

Si se hace un cruce biográfico entre las “vidas” de la madre del 
Castillo y Teresa de Jesús hay varias coincidencias, en especial en los 
dos primeros capítulos de la vida de Teresa de Jesús. Las Fundaciones 
fueron el arranque de la educación lectora de Francisca y de allí es 
que nace su deseo de hacerse monja carmelita, es decir que la vida 
de Teresa fue parte de su acervo cultural y de su proceso de forma-
ción espiritual. En Vida se repite el topoi de Teresa sobre la familia 
creyente y practicante. En ambos relatos se subraya la afición de la 
pareja de padres por la lectura y el interés por la educación de sus 
hijas. Las madres de ambas son presentadas como mujeres virtuosas, 
aunque con salud endeble. Quizás el lugar de su madre toma una 
ruta diferencial, pues Francisca se encarga de cuidarla en la vejez, 
mientras que la de Teresa muere a los treintaitrés años, cuando ella 
tenía doce. A pesar de esto, al comparar ambos textos, pueden ver-
se las coincidencias de manera evidente.89 Los elementos comunes 
se desarrollan de formas distintas dado el contexto de cada una. La 
figura del padre es muy importante para ambas y los retratan in-
sistiendo en que eran sus hijas favoritas. “Yo era la más querida de 
mi padre”,90 escribe Teresa. En el caso de Teresa su padre no acepta 
tener esclavos, como muestra de su caridad; en cambio, la familia de 
Francisca tiene varios, por lo que Francisca destaca de su padre el 
buen trato a los animales. 

88.	 Biblioteca Luis Ángel Arango, MSS076, fols. 187-189.
89.	 Teresa de Jesús, Libro de la vida, Madrid 1861, p. 24. 
90.	 Teresa de Jesús, Libro, p. 24.

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   351 27/1/26   10:52



352 LILLYAM ROSALBA GONZÁLEZ ESPINOSA

Tienen una niñez aislada y parte de sus juegos revelan su destino. 
Teresa de Jesús juega con su hermano a representar la vida de los san-
tos y con sus amigas a que era una monja y fundaba monasterios.91 
Francisca juega a que es una monja carmelita, como Teresa, y a ha-
cer procesiones con imágenes de santos.92 Teresa juega a ser ermita-
ña; Francisca aprovecha sus estancias en el campo para refugiarse en 
cuevas o estar sola en la medida que puede, porque la compañía de los 
demás le resulta insoportable. Ambas tienen un encuentro decisivo 
con la Virgen en sus años de infancia: Teresa le pide que sea su madre, 
ante la tristeza de haber perdido la suya; Francisca escribe que gracias 
a su intercesión no terminó con su vida, cuando tenía siete años.93

Ambas monjas tienen la misma caída ante la lectura de libros no 
sacros: Teresa pasa los días leyendo libros de caballería y Francisca, 
leyendo comedias; ambas, desde la adultez, juzgan ese comportamien-
to y entienden que fueron castigadas por su debilidad. Tienen ambas 
sus momentos dedicados a la vanidad y al cortejo. La decisión de ir al 
convento y los primeros días que pasan en este no son experiencias 
gratas; incluso, Teresa se retira del convento al que la lleva su padre y 
posteriormente entrará por su voluntad al convento de La Concep-
ción. Teresa y Francisca son recibidas por religiosas que las acogen 
en su celda conventual. Ambas describen con intensidad la salida de 
su casa, contrariando a sus familias: “Me parece que cada hueso se me 
apartaba”, dice Teresa; “Yo salí, como quien se arranca las entrañas, y 
vine con la repugnancia que si viniera al suplicio”,94 describe a su vez 
Francisca.95 Con todas estas similitudes, puede demarcarse entonces el 
modelo hagiográfico teresiano y revisar las particularidades de quien 
parte de estos modelos para escribir.

En el caso de la madre Del Castillo, los primeros años de vida se 
constituyen en un ir y venir entre la gracia y la superficialidad, entre 
la experiencia entre lo mundano y lo sagrado, en el disfrute de ambos 
mundos y en el castigo y recompensa por desviarse o encontrar el ca-

91.	 Teresa de Jesús, Libro, p. 24.
92.	 Del Castillo, Su vida p. 93.
93.	 Teresa de Jesús, Libro, p. 24; Del Castillo, Su vida, p. 122.
94.	 Teresa de Jesús, Libro, p. 27; Del Castillo, Su vida, p. 122.
95.	 Weber, Teresa de Jesús, p. 57, distingue ese momento de separación familiar como 

una narrativa de “doloroso desprendimiento”, estrategia usada originalmente por 
Teresa de Jesús y que es seguida por la madre Del Castillo.

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   352 27/1/26   10:52



353VIDAS SIN HÁBITOS

mino correcto, que es también el reflejo de su personalidad y de las 
formas de relacionarse con su entorno siguiendo las órdenes estableci-
das o rompiéndolas, bien para cumplir lo que ella considera adecuado: 
el cultivo de su fe o sus prácticas religiosas, o para acercarse a expre-
siones mundanas, como la lectura o el cortejo. De acuerdo con Mc- 
Knight, Francisca explora cuatro arquetipos de santidad en su texto 
que recuerdan al Flos sanctorum (1601) de Pedro de Rivadeneira: la 
mártir, la ermitaña, la santa y la pecadora redimida (que también es chi-
vo expiatorio y redentora).96 Dichos arquetipos los vemos reflejados en 
la primera decena de capítulos, aunque es el de ermitaña el que sobre-
sale más, pues es el rasgo principal que Francisca subraya en sus años 
de infancia. Los demás van apareciendo y conjugándose a medida que 
crece, aunque todos tienen su germen en estos capítulos de apertura.

Los tres primeros se refieren a sus años infantiles en la casa pa-
terna, hasta su duodécimo cumpleaños. Los siguientes tres capítulos 
se enfocan en su adolescencia, momento en el que empieza a tener 
inquietudes espirituales y describe cómo va asumiendo el llamado de 
Dios. Entre los capítulos VII y X narra los momentos anteriores a la 
salida definitiva de su casa y sus primeros días en el convento, antes de 
profesar. En estos capítulos se enfoca en sus privilegios, caídas, camino 
hacia la vocación y la toma del hábito. La autora sigue una plantilla, 
series de calcos o falsillas que marcaremos como topoi e inspirándose 
en las vidas de santa Teresa de Jesús, santa Magdalena de Pazzi y la 
devoción en torno a santa Rosa de Lima.

Francisca Josefa nace el día de san Bruno y relaciona este hecho con 
su carácter solitario: “quiso Nuestro Señor darme a entender cuánto 
me convendría el retiro, abstracción y silencio en la vida mortal, y 
cuán peligroso sería para mí el trato y conversación humana”97 y des-
taca los juegos en los que gustaba de “hacer procesiones de imágenes 
o remedaba las profesiones y hábitos de las monjas”.98 A su vez, no 
considera que estos juegos fueran una señal de su destino, sino que se 
siente diferente a los demás: “No porque tuviera inclinación a tomar 
ese estado; pues solo me inclinaba a vivir como los ermitaños en los 
desiertos y cuevas del campo”.99

96.	 McKnight, The Mystic, pp. 149-166.
97.	 Del Castillo, Su vida, p. 91.
98.	 Del Castillo, Su vida, p. 93
99.	 Del Castillo, Su vida, p. 93.

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   353 27/1/26   10:52



354 LILLYAM ROSALBA GONZÁLEZ ESPINOSA

Esta novena se encuentra entre los manuscritos de la madre Del Castillo. 
Puede observarse que hay una tachadura que oculta el nombre, quizá, he-
cha por la transcriptora del documento. En seguida, se escribe que el texto 
es de uso de la madre Francisca de la Concepción y de las demás religiosas 
del convento de Santa Clara, de Tunja. La santa italiana es uno de los mo-
delos hagiográficos que sigue la monja tunjana.

Otro topoi hagiográfico es percatarse, aunque sea de modo intui-
tivo, de que no se está hecha para el matrimonio, que ya su vida está 

Fig. 58. “Novena que dedica la devoción a Santa María Magdalena de Pazis, 
Carmelita, en culto, honrra y gloria de su Santidad, y gloria”. Fuente: 

Biblioteca Luis Ángel Arango, manuscrito MSS076, p. 57.

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   354 27/1/26   10:52



355VIDAS SIN HÁBITOS

consagrada a Cristo. En el capítulo I, Francisca cuenta que, siendo 
muy niña, jugando con otro niño, este le propuso matrimonio y ella 
lo aceptó: “luego me entró en el corazón un tormento tal, que no me 
dejaba tener gusto ni consuelo”.100 Ese evento es traumático para ella, 
incluso tiene pensamientos suicidas a los siete años y es la intervención 
de la Virgen, el suceso que evita una decisión equivocada; entonces 
intuye que no se casará con nadie porque su destino será diferente. 

Ya entrando en la adolescencia, a su casa va de visita un familiar 
que se interesa en ella y Francisca le corresponde “sin más intento que 
la vanidad de ser querida”.101 El episodio, que sucede pese a “el reca-
to y cuidado con que nos criaban”,102 es notado por el padre, lo que 
genera que le riña al pretendiente por las intenciones que tiene con su 
hija. Este cortejo muestra, en el relato de Francisca, su debilidad como 
mujer y lo endeble que podía ser el rigor social, aunque se pusieran 
barreras. “Entró con esto en mi corazón tanta confusión y vergüenza 
que comencé a cobrarle a aquel sujeto un grande horror”,103 dice Fran-
cisca, resumiendo así su aventura amorosa, que no será la única: a ella 
no le sobran pretendientes.

Este rasgo de las hagiografías cobra vital interés y es una de las 
batallas a las que se enfrenta la mujer santa. Tanto Magdalena de Pa-
zzi, Teresa de Jesús, Rosa de Lima, se presentan en sus biografías (y 
Teresa lo hace en primera persona) como mujeres deseadas, cortejadas 
y satisfechas de poder rechazar a sus pretendientes. Como apunta Li-
bánská en el segundo capítulo de este libro, el ideal de mujer virginal 
y atractiva tan presente en la Edad Moderna en Europa también lo 
representaban ellas, las santas, y ahora, en el Nuevo Mundo, esta idea-
lización de lo femenino se subraya un tanto más, pues tales mujeres, 
que serían las perfectas candidatas para ser esposas, deciden dar un 
paso al lado y entregarse a la vida contemplativa. Es decir, la toma del 
hábito no se relaciona con la imposibilidad para encontrar una pareja 
en la vida laica, sino, al contrario, destaca que el hábito se toma porque 
el matrimonio será con Cristo, el mejor de todos los partidos, subra-
yando entonces su superioridad entre las demás mujeres. La edad en 
que ocurre este suceso, situado en Francisca a los doce años, coincide 

100.	Del Castillo, Su vida, p. 91.
101.	Del Castillo, Su vida, p. 100.
102.	Del Castillo, Su vida, p. 100.
103.	Del Castillo, Su vida, p. 100.

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   355 27/1/26   10:52



356 LILLYAM ROSALBA GONZÁLEZ ESPINOSA

con la marca cronológica de estos eventos en las hagiografías: no es 
inusual que a esta edad las niñas se presenten en la sociedad de esta 
época, como mujeres deseadas, llamadas a casarse y tener familia. En 
contraste, en los relatos sobre niños ejemplares no suele aparecer este 
topoi y, en caso de que ocurra, será cuando el joven llegue a los veinte 
años.104 

El cortejo en Francisca vuelve a aparecer años después, cuando está 
en el convento a la espera de profesar; en ese momento recibe la visita 
de un pretendiente en el locutorio, “un sujeto de importancia” que le 
escribe con frecuencia y la solicita para “devociones”.105 Más adelante 
otras compañeras del convento, en la misma situación de Francisca, la 
acusan de interesarse por los hombres que las visitaban a ellas. Estas 
visitas eran comunes en los conventos hispanos y llegaron a ser un 
dolor de cabeza para las autoridades conventuales, pese a que desde 
el Concilio de Trento se consideraba inadecuado que hombres visita-
ran los claustros con el fin de mantener relaciones amistosas e incluso 
galanteos con las religiosas. Y este apunte muestra que este tipo de 
cortejo ocurría también en Tunja. Tanto en Nueva España como en 
Nueva Granada las devociones fueron condenadas por las autoridades 
eclesiásticas desde finales del 1600, pero bien entrado el siglo xviii se-
guían llevándose a cabo.106

La lectura es un arma de doble filo. “No es pecado, pero 
muchos no estuvieran en el infierno si no hubiera comedias”

Las escenas de lectura van a aparecer constantemente en las hagio-
grafías, aunque no siempre serán lecturas ejemplares para el alma. La 
formación lectora de Francisca se muestra desde el primer capítulo: su 
madre la inicia en la lectura de Las fundaciones de santa Teresa, y este 
se convierte en un texto iniciático y modelo a seguir. 

Cuando la madre de Francisca cae enferma, la futura monja queda 
sin una institutriz y por su cuenta aprende a leer; esto deriva en que lle-
gan a sus manos unas lecturas inadecuadas que ella denomina “come-
dias”. Esto, relatado en el capítulo II, coincide, como ya se mencionó, 

104.	Lavrin, “La construcción”, p. 134.
105.	Del Castillo, Su vida, p. 123
106.	Lavrin, Las esposas, pp. 227-261.

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   356 27/1/26   10:52



357VIDAS SIN HÁBITOS

con un episodio de Teresa de Jesús en el que relata la lectura de libros 
de caballería durante su niñez. Francisca se interesa en otras “vanida-
des y miserias”, en las que “gastaba yo el tiempo y la vida, aprendien-
do música, leyendo comedias y cuidando de galas y aliños”.107 Este es 
un punto que vale resaltar, porque aquí la singularidad está también 
en la enumeración de sus gustos, ante sus ojos mundanos, pero son 
aprendizajes que atisban una mujer altamente capacitada para las ar-
tes y el pensamiento: se dedica a aprender un instrumento musical, es 
inteligente y autónoma pues ha aprendido a leer sin ayuda y, como 
lo relatará después, en el convento aprenderá latín sin nunca haberlo 
estudiado propiamente. 

Ambas pinturas forman parte de la colección de retratos “Monjas coronadas” 
del Banco de la República. Los retratos eran reservados para las monjas que, 
en vida, se habían distinguido por sus virtudes extraordinarias. Ambas mon-
jas redactaron diarios espirituales y sus confesores escribieron sobre ellas. 
Jerónima Navas “no era de entendimiento mujeril”, nos indica su confesor 
Juan de Olmos. María Gertrudis “leía el Romance y el Latín con tanta velo-
cidad que admiraba”, escribe su biógrafo y confesor Pedro Calvo de la Riba.

107.	Del Castillo, Su vida, p. 98.

Fig. 59. Anónimos, Retratos de Jerónima Nava y Saavedra y sor María 
Gertrudis, pintura al óleo, Museo Casa de la Moneda, Bogotá, 

Colombia. Fuente: https://commons.m.wikimedia.org/w/index.php?se
arch=Jeronima+nava&title=Special:MediaSearch&type=image; https://
commons.m.wikimedia.org/wiki/File:Sor_Mar%C3%ADa_Gertrudis_ 

Teresa_de_Santa_In%C3%A9s.jpg.

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   357 27/1/26   10:52

https://commons.m.wikimedia.org/w/index.php?search=Jeronima+nava&title=Special:MediaSearch&type=image
https://commons.m.wikimedia.org/w/index.php?search=Jeronima+nava&title=Special:MediaSearch&type=image
https://commons.m.wikimedia.org/wiki/File:Sor_Mar%C3%ADa_Gertrudis_Teresa_de_Santa_In%C3%A9s.jpg
https://commons.m.wikimedia.org/wiki/File:Sor_Mar%C3%ADa_Gertrudis_Teresa_de_Santa_In%C3%A9s.jpg
https://commons.m.wikimedia.org/wiki/File:Sor_Mar%C3%ADa_Gertrudis_Teresa_de_Santa_In%C3%A9s.jpg


358 LILLYAM ROSALBA GONZÁLEZ ESPINOSA

La madre Del Castillo no es la única monja con esas cualidades. En 
Nueva Granada, entre otros casos, María Gertrudis Teresa de Santa 
Inés y Jerónima Nava108, destacaban también por su inteligencia. En 
sus biografías109 se subraya la facilidad de aprender que tenían ambas 
mujeres. Olmos afirma que Navas “no era de entendimiento mujeril”, 
para destacar sus capacidades intelectuales. María Gertrudis es descri-
ta como una niña que “leía el Romance y el Latín con tanta velocidad 
que admiraba”.110

En la América colonial, por citar los dos ejemplos más conocidos, 
aunque divergentes entre sí, santa Rosa de Lima y sor Juana Inés de la 
Cruz son niñas que aprenden rápido y que se interesan por la lectura; 
además, pueden hacerlo sin ayuda. A ello se suma que ambas sobresa-
len por su físico y quieren menguarlo, con fines diferentes: sor Juana 
Inés de la Cruz, como nos lo cuenta en la Respuesta a sor Filotea, se 
corta el pelo cada vez que no es capaz de aprender una lección; santa 
Rosa de Lima, por su parte, llevaba el pelo corto desde que su her-
mano le contara que las mujeres de pelo largo no eran del agrado de 
Dios.111 Francisca pasa de sus coqueterías a llevar en su adolescencia 
una saya, por la que será objeto de burlas, a las que incluso se suma su 
anterior pretendiente, quien la llama “santa santimoñera”.112

Siguiendo las líneas de esta clase de relato, la sed de conocimien-
to por las cosas no sacras le cobra factura a Francisca y le trae una 
enfermedad. La autora relaciona estas circunstancias con un castigo 
divino. Finalmente, Francisca se anima a preguntarle a su confesor 
si sus lecturas son pecaminosas. El jesuita le responde que “no es 
pecado [leer esos libros], pero muchos no estuvieran en el infierno 

108.	Todas las informaciones se han tomado de los tres primeros capítulos de la biogra-
fía de sor María Gertrudis Teresa de Santa Inés y el “Elogio de la autora” de Juan 
de Olmos. Véase Calvo de la Riba, Historia de la singular vida y admirables vir-
tudes de la venerable madre sor Maria Gertrudis Theresa de Santa Inés. Religiosa 
professa en el sagrado Monasterio de Santa Inés, de Monte Policiano, fundado en 
la Ciudad de Santa Fé, del Nuevo Reyno de Granada, pp. 1-75; Nava y Saavedra, 
Jerónima Nava y Saavedra (1669-1727): autobiografía de una monja venerable, 
pp. 25-46.

109.	Calvo de la Riba, Historia, p. 27
110.	Nava y Saavedra, p. 33; Calvo de la Riba, p. 18.
111.	Hansen, La bienaventurada Rosa peruana de S. Maria de la Tercera Orden de 

Santo Domingo, su admirable vida y preciosa muerte, p. 10. 
112.	Del Castillo, Su vida, p. 105.

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   358 27/1/26   10:52



359VIDAS SIN HÁBITOS

si no hubiera comedias”.113 El hecho que lleva a Francisca a con-
tarle a su confesor sobre sus lecturas no sacras tiene que ver con la 
aparición de un hombre ajeno a su casta y que ella interpreta como 
una incitación al mal: “retirándome a leer una novela, entró una es-
clavita, que me acompañaba, dando voces, diciendo que a la puerta 
estaba un hombre negro, que yo creí ser el enemigo que a aquello 
me incitaba, y lo dejé”.114 Así se aparta Francisca de estos “libritos”, 
para proseguir con otras lecturas que la llevarán a iniciar su vida 
ascética. Con este episodio, se evidencia cómo Francisca se acoge a 
las nociones de pecado y santidad que se manejaban en su tiempo, 
reflejándose una conciencia de autoría en su texto para subrayar que 
“el hombre negro” se cruza en su vida por estar leyendo lo que no le 
conviene a ella ni a ninguna otra mujer y por ello debe comentarlo 
con su confesor. 

Este detalle devela cierto establecimiento de personajes y sus fun-
ciones que van dándole un tono especial al documento, no debe olvi-
darse que Francisca y su familia estuvieron estrechamente relacionadas 
con los jesuitas neogranadinos y la formación recibida de ellos sugiere 
una educación que separaba claramente a la sociedad, como se sugirió 
anteriormente. Asimismo, podemos subrayar lo que Markéta Křížová 
menciona en el capítulo IV sobre los tipos ideales de masculinidad y 
también el lugar social de indígenas y españoles que los jesuitas cons-
truyeron y transfirieron en el Nuevo Mundo y que Francisca acata y 
refleja en su discurso.115

Despertar de la vocación. “Parecíame que todo lo más era 
lo exterior y así dejé todas las galas y me vestí una pobre 
saya”

Desde que hace su confirmación a los catorce años, Francisca siente 
inclinación por imitar la vida de los santos y, por tanto, asesorada 
por su confesor y también padrino de confirmación, se inicia en el 
uso de instrumentos de flagelación, lleva a cabo prácticas ascéticas 
e intenta abandonar los lujos de su vida cotidiana, estas activida-

113.	Del Castillo, Su vida, p. 102.
114.	Del Castillo, Su vida, p. 102.
115.	Véase el capítulo IV de este volumen.

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   359 27/1/26   10:52



360 LILLYAM ROSALBA GONZÁLEZ ESPINOSA

des son impulsadas por su relación cercana con los jesuitas, quienes 
seguramente querían incentivar que siguiera los valores femeninos 
de su tiempo que una mujer como ella debería poner en práctica.116 
Estas decisiones traerán disgustos a su familia, aunque le permiti-
rán que continúe con su búsqueda e indagaciones espirituales. Estos 
momentos coinciden con el arquetipo de la ermitaña y también con 
otro topoi hagiográfico presente, que tiene que ver con la negativa 
familiar y las burlas de las personas cercanas ante el descubrimiento 
de Dios, lo que hace mucho más estimulante este encuentro con lo 
divino. 

Este es un proceso en solitario, torpe e ingenuo, en términos de la 
Francisca adulta, quien va describiendo cómo la adolescente Francis-
ca buscaba los lugares retirados de su casa para hacer sus oraciones, 
encontrando en el gallinero el único lugar posible para sus meditacio-
nes. En las temporadas que pasó en el campo encontró una “cuevecita 
secreta”;117 allí hacía sus prácticas religiosas con la ayuda de algunas 
lecturas: “preparaba mi consideración en un libro llamado Molina, de 
oración, y procuraba ajustarme al modo que enseñan los Ejercicios de 
san Ignacio en la meditación”.118

No obstante, vivir en el campo no le hace bien porque no puede ir 
a la iglesia de la Compañía de Jesús a confesarse debidamente y, aun-
que en el campo había celebraciones de misas en días de fiesta, siente 
que necesita de un acompañamiento espiritual más constante. Es así 
como, tras su regreso a Tunja, su confesor media ante sus padres para 
que le permitan a Francisca ir a comulgar diariamente en la iglesia de 
la Compañía. 

Cuando desde afuera de su círculo familiar se empieza a ver la 
nueva faceta de Francisca, ella prefiere decir que está pensando en 
irse de monja, aunque, según ella, no contemplaba esa idea; al con-
trario. De hecho, la familia no simpatiza con la idea de que entre al 
convento, así que le arreglan un espacio en la casa, le permiten salir 
a comulgar a diario y aceptan que no quiera llevar sus atuendos co-
rrientes, tal y como lo decidió santa Rosa de Lima. Adicionalmente, 
a través de su familia señala las crecientes habladurías sobre los teje-

116.	Véase el capítulo V en este libro.
117.	Del Castillo, Su vida, p. 105.
118.	Del Castillo, Su vida, p. 106.

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   360 27/1/26   10:52



361VIDAS SIN HÁBITOS

manejes que implicaba la entrada a un convento. “Poníanme delante 
la distracción que había en algunos conventos, la inquietud, los chis-
mes, la variedad de los pareceres y naturales; la quietud de mi casa, la 
conveniencia para todo lo que fuera servicio de Dios y consuelo de 
mis padres, hermanos y criados; y que en entrando una vez, no tenía 
remedio”.119

En todo caso, la idea de la clausura le produce horror. Francisca 
acepta el llamado, aunque parece más bien una imposición del confe-
sor, ya que ella no se muestra convencida: “me mandó que viniera a 
ser monja y que esto era lo que convenía y yo, luego, sin pensar más 
en ello, traté de ponerlo en ejecución, aunque sintiendo los horrores 
y repugnancias que he dicho”.120 Así que un amanecer, sabiendo el 
disgusto que provocará en sus padres, decide irse de su casa, sin avi-
sar. “El sentimiento que tuvo mi corazón al volverles las espaldas solo 
Nuestro Señor lo sabe”.121

Los primeros días de Francisca al entrar en el convento son una 
especie de limbo, que no corresponde con sus ilusiones. No tiene un 
espacio para ella, aunque esto era normal para las aspirantes, quienes 
solían ser acogidas por otras religiosas. Sus padres le envían dos cria-
das y dinero, sin embargo, como ella no conoce los pormenores de la 
vida conventual, no sabe de qué manera usar esas facilidades. También 
la obligan a dejar el hábito de beata y a ponerse nuevamente sus ro-
pas normales. “Fue cobrando mi corazón un tedio y aborrecimiento a 
todo, que me parecía estaba en el infierno o en una cárcel de la Inqui-
sición: ni aun el día me alumbraba”.122

Su voluntad —que intenta imponer pese a lo que su contexto le 
exigía— se refleja también en la clausura. Las monjas la ven como una 
mujer orgullosa que no sigue la norma de las clarisas. Durante el no-
viciado no se destaca por su disciplina y prefiere portar el hábito a 
su manera, quiere “las tocas sin almidón” y discute continuamente 
con las demás hermanas. Por otra parte, tampoco se amilana ante los 
problemas de salud que tienen sus padres cuando ella opta por la vida 
conventual. Ni siquiera da su brazo a torcer ante la enfermedad de su 
padre, y, aunque no gusta de la clausura, decide quedarse en el con-

119.	Del Castillo, Su vida, p. 115.
120.	Del Castillo, Su vida, p. 120.
121.	Del Castillo, Su vida, pp. 119-121.
122.	Del Castillo, Su vida, p. 122.

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   361 27/1/26   10:52



362 LILLYAM ROSALBA GONZÁLEZ ESPINOSA

vento antes que ir a acompañarlo en sus últimos días de vida. Cuatro 
meses después de que Francisca hubiese entrado en las clarisas, él mo-
riría y ella interpreta ese momento como un mensaje divino: ha dejado 
de tener un padre en la tierra y desde ese momento será el confesor su 
padre espiritual.

Dos años después de su ingreso al convento, profesa y toma los vo-
tos definitivos. Es el fin de la mocedad, y es el momento de entregarse 
al designio divino. Para el relato hagiográfico “la toma de hábito es 
la culminación de un destino que resta importancia a su propio pasa-
do para dedicarse a un futuro en el cual se acrisolará la existencia”.123 
Francisca se va de su mundo familiar para entrar en el mundo con-
ventual. Allí adentro “el tiempo está marcado por lo que de enton-
ces en adelante ocupa la narrativa: el cumplimiento de los votos reli-
giosos, el desarrollo de una personalidad extraordinaria o de alguna 
cualidad especial que distinguirá a la monja lo suficientemente para 
ser recordada”.124 Francisca, a lo mejor, echará de menos esos días de 
su pasado, cuando podía alterar su destino, experimentar, aprender, 
tomar decisiones y sentar su posición, aunque se le viniera el mundo 
encima. El relato de su Vida muestra una ambivalencia clara en los 
primeros capítulos, descrita bajo varias características que forman el 
carácter de Francisca en su infancia y juventud: la niña solitaria, que 
tiene una personalidad particular que se vislumbra desde sus más tem-
pranos años, es una niña vivaz e inteligente que aprende a leer por su 
cuenta, arma sus propios altares y encuentra la forma de expresar su 
devoción en un mundo en donde experimenta entretenciones munda-
nas; le sigue la adolescente que atiende al llamado de la vida ejemplar 
y, voluntariosa ante su familia y obediente ante el confesor, escoge la 
vida conventual; por último, aparece la joven que sufre y pasa trabajos 
al optar por una clausura en donde debe soportar la convivencia con 
otras personas, ajustarse a las normas e intentar encontrar la soledad 
y la paz que su alma de niña ermitaña estuvo clamando desde que 
entendió su destino. Pareciera que en ella se fusionaran las representa-
ciones hegemónicas femeninas: la pecadora y la beata y que Francisca, 
como parte activa y rezagada de estas esferas se mantiene cambiando 
de posición.

123.	Lavrin, “La vida”, p. 29.
124.	Lavrin, “La vida”, p. 29.

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   362 27/1/26   10:52



363VIDAS SIN HÁBITOS

La figura del ermitaño tenía especial relevancia entre los contemporáneos 
de Francisca Josefa del Castillo. Una de las obras más importantes escritas 
en Nueva Granada fue El desierto prodigioso y prodigio del desierto, de 
Pedro de Solís y Valenzuela (1624-1711), cuyo relato se desarrolla en in-
mediaciones del convento de los agustinos recoletos de Nuestra Señora de 
la Candelaria, conocido con el nombre de desierto de la Candelaria hasta 
hoy día, reconocido por el retiro de anacoretas que llevaban los frailes de 
la orden. Si bien las mujeres no podían dedicarse a la vida de ermitañas, si 
expresaban su deseo de vivir apartadas del mundo, como lo expresó santa 
Rosa de Lima y la misma Francisca Josefa del Castillo.

Conclusión

Si bien, esta clase de textos funcionan como documentos que dan cuen-
ta de la cultura, tanto de su momento de producción, como del mo-
mento en que fueron publicados o interpretados por los prologuistas 
o estudiosos, los aspectos diferenciales de Vida de Francisca Josefa del 
Castillo ofrecen particularidades que, para identificarlas, es necesario 
ver el contexto de producción de los textos en su ámbito más local.

Fig. 60. El desierto prodigioso y prodigio del desierto. Fuente: archivo 
personal de Lillyam Rosalba González Espinosa.

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   363 27/1/26   10:52



364 LILLYAM ROSALBA GONZÁLEZ ESPINOSA

Elementos más comunes como su relación con la comunidad con-
ventual, la familia extendida, los diferentes grupos sociales tunjanos, 
los confesores y otros religiosos de la Compañía permiten establecer 
una primera comparación. Así, ella percibe al personal de servicio 
como una presencia constante que interrumpe su ejercicio espiritual; la 
gente cercana encarna al grupo que no puede comprender sus inquietu-
des religiosas; las demás monjas son enemigas en su camino espiritual, 
para señalar algunos roles evidentes. Este sistema clasificatorio respon-
de a las estrategias de representación de su mundo interior y el social 
que del Castillo distingue. En palabras de McKnight, hay un “unequal 
exercise of power” y ese ejercicio desigual del poder se deriva de las 
concepciones de género, estado civil, raza, clase y linaje de la sociedad 
colonial que privilegiaba la sangre europea, es decir, la de los Castillo y 
Guevara y, por tanto, la religiosa las transfería en su forma de abordar 
su vida y en la manera de presentarla. Este punto expande el interés so-
bre estos textos: como sugiere Antonio Rubial García, en estos pueden 
verse aspectos de la vida cotidiana durante la colonia, así como los pre-
juicios y la “formación de conciencias de identidad local o nacional”.125

De otra parte, puede identificarse una serie de contrastes en el texto 
de la madre del Castillo. Ella está en la cima de la pirámide, al ser la hija 
blanca y criolla de unos padres cristianos y con poder administrativo 
y político en la ciudad, como se insiste en la introducción de Vida; a 
la vez, ella se describe también como una mujer marginada y, además, 
vilipendiada en el espacio conventual que habita. Su decisión de vivir 
en el convento, como subraya en los capítulos VII-X, es autónoma, 
aunque cuasi impuesta por su confesor, y esa decisión, que acarrea 
pasar por encima de los deseos familiares, quienes estaban dispuestos, 
incluso, a apoyar su opción de vida ermitaña sin necesidad de retirarse 
de la comodidad y facilidades de su hogar, se presenta como la batalla 
que muchos santos deben enfrentar durante su vida para lograr su co-
metido de encontrar lo divino y, de ese modo, ser un exempla.126

Es decir, Francisca, como apunta Clara E. Herrera, “reafirma la 
colonización ibérica y la evangelización católica defendiendo la he-
gemonía española en el Nuevo Reino de Granada”,127 pero, por otra 

125.	Rubial García, La santidad, p. 10.
126.	De Certeau, The Writing, p. 278.
127.	Herrera, Las místicas de la Nueva Granada, p. 25.

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   364 27/1/26   10:52



365VIDAS SIN HÁBITOS

parte, en su discurso se define a sí misma como marginada de esa so-
ciedad, no porque esté excluida de esta, sino porque su personalidad 
no se ajusta a lo que tiene a su alrededor, porque se asume como un 
sujeto problemático en el orden social, y por tanto es atacada, aislada. 
Su forma de ser y el deseo de mantenerse en soledad, a su vez, ya en el 
convento, se suman a su origen; este le da ciertos beneficios y poderes 
vedados para otras monjas, como acoger a su madre enferma o ejercer 
puestos relevantes y administrativos en el convento, por mencionar al-
gunos; pero estos privilegios también la aíslan: Francisca, en gran parte 
de su diario, se queja de las habladurías de su comunidad contra ella, 
asunto que está presente también en los diez primeros capítulos. Un 
tercer punto de quiebre en la forma de presentarse está en su aparente 
desamparo: aunque con dos criadas y dinero, debe comer flores ante 
la falta de alimento,128 o no tiene cómo comprar una celda más cómo-
da.129 Es decir, pese a su prestancia, hay ocasiones en el diario en que 
ella se define como desvalida ante la norma conventual, conoce cuál es 
su rol, pero tiene sus propias ideas y argumentos lo que se convierte en 
un conflicto que expone continuamente en su diario. 

En resumen, estas características excepcionales de las niñas que 
fueron luego las monjas adultas que escribieron se convierten en un 
discurso presente en las biografías de religiosas venerables y santas, 
y están también presentes en las biografías de las religiosas, bien para 
cumplir con el mandato del confesor, o bien para justificar una forma 
de actuar y ser. Estos tópicos llegan a ser una estrategia para comunicar 
la vida, enmarcada en una plantilla permitida por las autoridades. De 
esa forma, se cumple la escritura por mandato y se llenan las expectati-
vas a partir de modelos que son seguidos y adaptados a las necesidades 
de la autora. Esto también nos plantea preguntas acerca de las formas 
de concebir la infancia en su momento y pensar en la manera en que 
estos mandatos que dan cuenta de esas formas de la niñez se escriben 
en la historia misma del concepto.

La obra de Francisca Josefa del Castillo goza de prestigio en su país y 
es la primera mujer que entra en el canon literario colombiano, aunque su 
obra se ha ido colando, desde su descubrimiento, a través de diversidad 
de miradas críticas, constituyéndola no únicamente como una escritora 

128.	Del Castillo, Si vida, p. 130.
129.	Del Castillo, Su vida, p. 165.

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   365 27/1/26   10:52



366 LILLYAM ROSALBA GONZÁLEZ ESPINOSA

religiosa y mística, sino que sus manuscritos son insumo fundamental 
para comprender aspectos de la vida social y cultural de Nueva Granada.

Fig. 61. Lugar en donde reposan los restos de Francisca Josefa del Castillo. 
Fuente: archivo personal de Lillyam Rosalba González Espinosa. 

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   366 27/1/26   10:52



367VIDAS SIN HÁBITOS

No existe una devoción religiosa hacia la madre Del Castillo. Esta placa 
se encuentra en el actual museo del convento de Santa Clara la Real, en 
Tunja. No se trata de un sitio de peregrinación pues la memoria en torno a 
la monja tunjana está más relacionada con su producción literaria. 

Si bien no es la única mujer escritora de esta región de América, sí 
es la referencia esencial cuando se trata de abarcar la escritura conven-
tual en la región y es un ejemplo representativo de este tipo de escritu-
ra en los conventos hispanos.

También se destaca cómo la niñez es una época vital para las monjas 
escritoras que puede entenderse como el momento del llamado divino. 
A la vez, es el momento de la mocedad y en este se trasluce la perso-
nalidad y singularidades de estas niñas. La ardua búsqueda espiritual 
concede a la niñez un espacio para iniciar la santidad, pero, ante todo, 
un espacio para descubrirse como mujer en una sociedad particular 
como la sociedad colonial. Implica entenderse dentro de los códigos 
de su época y debatirlos: entenderse, entre otras variables, como des-
tinada al matrimonio, saberse físicamente atractiva y socialmente pri-
vilegiada, buscar las formas de superar las restricciones que implicaba 
ser mujer en una época en la que acceder al conocimiento era posible, 
en la mayoría de los casos, únicamente a través de bibliotecas y tuto-
rías familiares, y encontrar la manera de cumplir un destino que podía 
ir en contravía del deseado por la familia. Las “vidas”, y en este caso 
particular la Vida de Francisca Josefa del Castillo, arrojan una alterna-
tiva de estudio de la existencia de las mujeres en la colonia, acrisolada 
en la clausura, pero con matices que muestran la cotidianidad no solo 
de la mujer que escribe a un superior, sino que escribe para sí misma y 
muestra a través de ello otra sociedad que puede, a través del estudio 
de los textos producidos por las religiosas, dar nuevas pistas sobre la 
vida de las mujeres en el tiempo colonial.

09-Historia oculta_Gonzalez.indd   367 27/1/26   10:52



09-Historia oculta_Gonzalez.indd   368 27/1/26   10:52




