https://doi.org/10.31819/9783968697444_005

V.

LA sEGUNDA VIDA DE CATHERINE,

“LA VIRGEN IROQUESA”, EN LOS TEXTOS
JESUITAS

MARkETA KRIZOVA

RESUMEN

El capitulo se enfoca en la neéfita indigena de Canadd Catherine
Tekakwitha (1658-1680) y en su imagen en las fuentes jesuitas. Se
explorard cémo sus representaciones estaban moldeadas por las
agendas de los autores y las convenciones de la hagiografia catélica.
Se analizardn los procesos de translacién cultural bidireccional que
tuvieron lugar no solo en Canadi, sino también en Nueva Espaiia,
donde el caso de Catherine fue usado como argumento en debates
sobre las capacidades intelectuales y morales de las mujeres indi-
genas.

PALABRAS CLAVE: misiones jesuitas; Canadd; Nueva Espafia; Catherine
Tekakwitha; siglos xvir y xvirr.

INTRODUCCION

En su breve pero inspirador texto sobre los santos barrocos, Peter
Burke consider6 a estas personas como dignas de interés para los his-
toriadores de la cultura de la Edad Moderna temprana “no solamente
porque muchos de ellos fueron interesantes individuos, sino porque,
como otros héroes, reflejan los valores de la cultura en la que estin


https://doi.org/10.31819/9783968697444_005

224 MARKETA KRIZOVA

percibidos bajo la luz heroica”.! En respuesta al incentivo de Burke, el
presente texto toma como base uno de los casos de fabricacién de un
santo —aunque, sin éxito en el tiempo cuando tuvo lugar— en el con-
texto especifico de la situacion colonial.? Concretamente, se centrard
en las misiones jesuitas en el drea de los Grandes Lagos de Norteamé-
rica y en una figura muy conspicua de esta etapa de la historia colonial
del continente americano, llamada por los cronistas jesuitas la “vir-
gen iroquesa”,> que dej6 huellas en la documentacién colonial bajo
el nombre de Catherine Tekakwitha (ca. 1656-1680).* La neéfita de la

1. Burke, “How to be a Counter-Reformation Saint”, p. 48.

Ademis del ensayo de Burke sobre la construccién de los santos de la Contra-
rreforma, se alude aqui a otro texto del mismo autor, Burke, Fabrication of Louis
X1V, en el que el autor analiz6 las imdgenes de las que se construy6 la representa-
ci6én publica del rey francés.

3. El nombre “iroqués”, tanto como el de “hurén” y otros, son etiquetas impuestas
a los grupos amerindios desde fuera, por los europeos que los encontraron por
primera vez durante el periodo colonial. A pesar de que en la historiografia de hoy
dia, es comun el uso de etnénimos culturalmente sensibles (que en el caso de los
“iroqueses” serfa “haudenosaunee”, o en la nueva ortografia “hodindhso:ni”), he
decidido adoptar las denominaciones empleadas por los propios jesuitas. En esto,
sigo a True, Masters and Students: Jesuit Mission Ethnography in Seventeenth-
Century New France, pp. xvi-xvii, que explica su decisién por el hecho de que
los nombres que los observadores europeos daban a los grupos indigenas eran
parte de sus representaciones dentro del universo mental propio. Asi, se enfatiza
el papel mediador que los misioneros jesuitas desempefiaban entre las culturas
amerindias y los académicos modernos que buscan comprenderlas. Por supues-
to, esas percepciones y representaciones no siempre correspondian a cémo esos
grupos indigenas se percibfan a si mismos, pero son precisamente los estereotipos
europeos el tema principal de este capitulo.

4. Enel presente documento, se usard consistentemente la variante original del nom-
bre bautismal de esta mujer, “Catherine”. La variante mds usada hoy dia, “Kate-
ri”, procede de su biografia escrita por Walworth, The Life and Times of Kateri
Tekakwitha. Segin Walworth, era una alteracién mohawk del nombre francés, sin
embargo esta variante nunca aparece en las fuentes de los siglos xvir y xviir. A tra-
vés de la indigenizacién de su nombre, aunque con gran probabilidad arbitraria,
Walworth aspiraba a hacer su protagonista més atractiva para los lectores indige-
nas; y la tictica tuvo éxito. En lo que toca a su nombre original indigena, se usara
en el presente texto su transcripcién mas comun (Tekakwitha), con la excepcién
de las citas directas que reproduciran las ortografias particulares. Los autores je-
suitas del siglo xv11 y xviI1 cominmente afiadian los nombres indigenas al nombre
bautismal, para identificar a la persona con precision, y se seguira la practica en el
presente texto (ya que se mencionan también otras neéfitas iroquesas de nombre
bautismal Catherine). Pero hay que tener en cuenta que algunos historiadores
dudan de que los propios neéfitos indigenas mantuviesen sus nombres originales



LA SEGUNDA VIDA DE CATHERINE, “LA VIRGEN IROQUESA” 225

nacién de los mohawks murid joven, después de vivir solamente dos
afos en la misién jesuita de San Francisco Javier/Kahnawake, afios que
estuvieron acompafiados de duras penitencias y automortificaciones.
Inmediatamente después de su muerte, Catherine se convirtié en ob-
jeto de veneracion espontdnea por parte de los habitantes indigenas de
la misién, pero también de los colonos blancos de Montreal y Quebec.
Dos misioneros jesuitas escribieron, por separado, detallados reportes
sobre su vida y muerte que subsecuentemente se hicieron publicos.
Después de tres siglos, la sede papal consintié su beatificacién y algin
tiempo mds tarde, en 2012, su canonizacién. Catherine Tekakwitha
es la primera y hasta el momento tnica mujer indigena americana en
el pantedn catdlico. Desde su tiempo ha gozado y sigue gozando de
popularidad, especialmente entre los nativos de Canadd y los Estados
Unidos. Se contindan publicando copiosos textos dedicados a ella, que
en la mayoria de los casos —como la igualmente copiosa imagineria
visual — tienen poco que ver con los eventos que tuvieron lugar en las
misiones jesuitas de la Canada francesa.’

Aunque el tema de la apropiacion moderna de Catherine Te-
kakwitha es fascinante, el presente capitulo se enfocara exclusivamen-
te en la fase inicial de su construccidn, por parte de los autores jesuitas,
como modelo a seguir para otras mujeres indigenas. En la primera par-
te del capitulo, se buscardn en sus textos informaciones sobre Cathe-
rine y otras mujeres nedfitas nativas en las misiones, sobre su agencia
y sus estrategias de supervivencia material y espiritual, y sus esfuerzos
por construir nuevas identidades, tanto individuales como colectivas.
Ademds, se explorard el grado en que las representaciones de Cathe-
rine Tekakwitha estaban moldeadas por las agendas de los misioneros
jesuitas y las convenciones de la hagiografia catdlica, tanto como por
su esfuerzo de demostrar el éxito de la empresa misional en Canada.
En lineas generales, se analizardn los procesos de translacién cultural

como recuerdo de sus identidades previas. El debate sobre si Catherine continuase
su autoidentificacién como Tekakwitha, mujer del clan tortuga, y si es apropia-
do usar simultineamente ambos nombres en la etapa de su vida en la que ya era
cristiana fue abierto por Holmes, Symbol Tales: Paths Towards the Creation of a
Saint, p. 241.

5. De las numerosas biografias, la mis exhaustiva y critica es la de Greer, Mohawk
Saint: Catherine Tekakwitha and the Jesuits. La veneraciéon moderna la explora
Vecsey, Paths of Kateri’s Kin.



226 MARKETA KRIZOVA

bidireccional que tomaban parte en este proceso de construccion de la
idealizada “virgen iroquesa” de los textos jesuitas.

Buscando inspiracién en otro texto de Peter Burke, se estudiarin
los esfuerzos de varios actores histéricos no solamente por entender la
realidad extranjera a ellos/ellas, expresarla en palabra y accién (y, tam-
bién por textos e imdgenes), sino negociar tales conceptos e ideas que,
en esencia, eran intraducibles; en breve, se analiza el proceso de tra-
duccién cultural y la constante descontextualizacién y recontextuali-
zacién de varios aspectos de la vida, ideologia y cultura en otras partes
del sistema colonial.® Los mecanismos de seleccion y construccion de
modelos catdlicos a seguir que tomaban lugar dentro del contexto de
la colonizacién del continente americano ofrecen amplio material para
estudiar los sistemas socioculturales en varias partes del Nuevo Mun-
do. Aqui, los discursos europeos necesariamente se acomodaban a las
condiciones locales; a pesar del esfuerzo homogeneizante postridenti-
no, la ortodoxia catélica se enriquecia por nuevos motivos. Y precisa-
mente desde este dngulo se analizardn las representaciones jesuitas de
Catherine, no solamente en Canadi, sino también en Nueva Espaiia,
donde a través del siglo xvIIr su caso fue usado como argumento en
debates y rivalidades muy locales.”

LAs MISIONES JESUITAS EN CANADA Y REPORTES SOBRE ELLAS

La empresa misional jesuita en Canadd francesa en los siglos xvir y
xvIiI fue a la vez muy similar y muy distinta a las misiones de la mis-
ma orden en la América espafiola, en las que se centré mi capitulo
previo de este volumen. Era similar, porque se desarrollé dentro del
concertado esfuerzo de la Iglesia catdlica de contrapesar las pérdidas
ocasionadas por la Reforma protestante, y promover su propia obra

6. Peter Burke, “Cultures of Translation in Early Modern Europe”. Véase también el
excelente volumen de Maitland, What is Cultural Translation, que —enfocindose
en especial en la situacién actual de globalizacién en marcha— afirma la necesidad
de prestar atencidn al entendimiento de particularidades culturales en otros con-
textos culturales; también resume la historiografia del concepto y su diverso uso
en la historia y la antropologfa.

7. En el capitulo VII, de Lillyam Rosalba Espinosa Gonzilez, se revisan tangen-
cialmente otros procesos de representacién de la santidad femenina en América
colonial.



LA SEGUNDA VIDA DE CATHERINE, “LA VIRGEN IROQUESA” 227

de reforma social y espiritual a través de los nuevos conversos, que en
sus ojos carecian de los vicios de los cristianos europeos.® Era distinta,
porque se realizaba en estrecha relacién con la colonizacion france-
sa, cuyo tema dominante no era la conquista armada del territorio,
sino el comercio. Como se explic en la introduccién, la coloniza-
cion francesa se basaba, en especial, en el comercio de pieles, y los
colonizadores seguian las rutas comerciales ya establecidas por los in-
digenas. Por esto, los habitantes nativos eran instigados por colonos
franceses a continuar su vida némada de caza, en vez de ser forzados
a la sedentarizacién y a la aculturacién.’ Los jesuitas no entraron al
interior de Nueva Francia bajo la proteccién de las tropas militares y
tampoco como agentes de transformacidn total de la vida cotidiana.
Sus neéfitos no estaban destinados a convertirse en fuerza de traba-
jo imprescindible para el estado colonial. La obra misional dependia
mucho mds de la cooperacidn activa con los indigenas, y en especial
en tener asistentes de ambos sexos que catequizaban desde su propia
iniciativa y en sus propias lenguas, organizaban grupos de oracion y
ofrecian ayuda material a los nuevamente llegados a los asentamientos
misionales.!

La caza de pieles ocasioné profundos cambios demogrificos, ya
que etnias enteras se trasladaban en busca de los territorios de caza,
o eran desplazados bajo la presion de competidores mds poderosos
de otras naciones. Hubo también consecuencias para la vida cotidia-
na de los indigenas nativos. La rivalidad por los mercados y por los
territorios de caza traian consigo inestabilidad politica e incremento
de choques militares, hechos muy destructores debido a las armas de
fuego accesibles a los combatientes. Gracias al intenso intercambio, la

8. Los esfuerzos socio-reformistas de los jesuitas en Canadd, contrapuestos a la
empresa jesuita en Japon, la estudié en detalle Abé, The Jesuit Mission to New
France: A New Interpretation in the Light of the earlier Jesuit Experience in
Japan.

9. Ray, Indians in the Fur Trade: Their Roles as Trappers, Hunters, and Middlemen
in the Lands Southwest of Hudson Bay, 1660-1870; Gilman, Where Two Worlds
Meet: The Great Lakes Fur Trade. La interpretacion original de la participacién
entusiasta de los indigenas en la caza de pieles, como venganza por las prime-
ras epidemias de enfermedades europeas, la ofrece Martin, Keepers of the Game:
Indian-Animal Relationships and the Fir Trade.

10. Greer, “Introduction: Native North America and the French Jesuits”; Cushner,
Why Have You Come Here? Jesuits and the First Evangelisation of Native Amer-
ica, pp. 149-169.



228 MARKETA KRIZOVA

cultura material se enriquecia con herramientas de metal, textiles, nue-
vos tipos de viveres, incluyendo bebidas alcohdlicas. El contacto con
los europeos causé repetidas erupciones de epidemias. Los misioneros
jesuitas fueron testigos de todos estos cambios, y a veces participa-
ban en ellos directamente, ya que los asentamientos misionales muy a
menudo se establecian cerca de los puestos comerciales, para aprove-
charse de la presencia de numerosos indigenas de varias naciones que
pasaban por estos lugares, e incluso se financiaban parcialmente de los
procedentes del mercado.!!

La mayoria de los habitantes indigenas del noreste compartia ras-
gos culturales fundamentales. Sus economias de subsistencia antes
de la llegada de los europeos combinaban la agricultura, la caza y la
pesca. La guerra desempefiaba un papel prominente en la cultura de
todas las etnias de la region. Otra importante caracteristica cultural
era la variada vida ceremonial, en la que dominaban rituales en honor
a diversos espiritus de plantas y animales. Hubo dos grupos lingiiis-
ticos principales, los hablantes de lenguas iroquesas y de las algon-
quinas. Los iroqueses se componian de dos grupos dominantes, los
propios iroqueses —llamados iroguois por los franceses— y los hu-
r6n. De hecho, ambos términos denotaban confederaciones que con
gran probabilidad se formaron ya antes de la llegada de los colonos
europeos al territorio de Canadd. Las naciones que participaban en
estas mantenian su independencia en los asuntos cotidianos, pero sus
lideres se reunian para tomar decisiones que afectaban a todos los
miembros.'?

Hubo cuatro naciones® en la confederacién hurén, y cinco en la
iroquesa (cada nacién estaba dividida en clanes: tortuga, oso, etc.).

11. El libro clasico de Hunt, The Wars of the Iroquois, describié a los jesuitas como
agentes en la caza de pieles que exploraban el potencial de los territorios para
Francia. Trigger, The Children of Aataentsic: A History of the Huron People
to 1660, ofreci6 una interpretacién mds moderada, pero si admiti6 la importancia
delacazay trata de pieles para la expansién del sistema misional jesuita. Interpre-
tacién mas detallada, que afiadi6 a los intereses comerciales también las ambicio-
nes politicas de los reyes franceses y a la vez los objetivos de reforma social de los
jesuitas. Véase también McShea, Apostles of Empire: The Jesuits and New France.

12. Véase un resumen detallado de la cultura y composicién étnica en la regién en
White, The Middle Ground: Indians, Empires, and Republics in the Great Lakes
Region, 1650-1815.

13. El término “nacién” se usaba con frecuencia en las fuentes francesas e inglesas
del periodo colonial, y de estas fue tomado por los historiadores modernos. No



LA SEGUNDA VIDA DE CATHERINE, “LA VIRGEN IROQUESA” 229

Durante gran parte del periodo colonial las dos confederaciones esta-
ban enemistadas y chocaban con varias de las etnias de lenguas algon-
quinas del drea de los Grandes Lagos y el valle del rio San Lorenzo.
Las naciones hurdn se caracterizaban por una mds marcada homoge-
neidad cultural y lingiiistica, y por esto las fuentes contemporaneas,
incluyendo los reportes jesuitas, en la mayoria de los casos se refie-
ren genéricamente a los hurén como si fuesen una entidad tnica. En
contraste, se identificaban en las fuentes las cinco naciones iroquesas
distintas: mohawks, oneidas, onondagas, cayugas y senecas. Estas vi-
vian por separado, y también sus relaciones con los colonos franceses
durante el siglo xviir se desarrollaban de modo diferente. De mas re-
levancia para los franceses eran los mohawks, que vivian mis cerca a
sus asentamientos en el valle del rio San Lorenzo, pero que también
mantenian relaciones de comercio con los ingleses y holandeses al sur.
Con los colonos franceses cooperaban los hurén que en la primera
mitad del siglo xvir asumieron el papel central en la caza de pieles, y
también varias de las etnias algonquinas."

Consecuentemente, los jesuitas también se centraban, en la fase
inicial de su presencia en Nueva Francia, en los hurdn, y se apro-
vechaban de las alianzas econémicas y politicas existentes para ex-
pandir sus misiones. Establecieron numerosos asentamientos entre
los hurdn, pero esta etapa de la empresa misional canadiense termi-
né de modo abrupto cuando los ataques iroqueses concertados en
la década de 1640 aniquilaron la confederacién hurén, y con ellos
también a las misiones."”” En las dos décadas subsecuentes, hubo ata-
ques de revancha por parte de los franceses, hasta que en la década
de 1660 las naciones iroquesas sucesivamente firmaron tratados de

solamente se evita asi el uso del término “tribu”, que en la actualidad se considera
inapropiado como categoria analitica. Véase sobre este tema Kapman, “Orang-
utans, Tribes, and Nations: Degeneracy, Primordialism, and the Chain of Being”.
Lo que es mds importante es el hecho de que las unidades politico-culturales de
los iroqueses cumplen estrechamente con la definicién estindar de “nacién”, al
ser comunidades monolinglies que habitaban un territorio claramente delimitado,
tenfan un sistema politico aceptado por todos sus miembros, ademds de lideres
elegidos y cominmente respetados, asi como un sentido de origen e historia com-
partida. Un ejemplo de uso en las fuentes de la época lo ofrece Brandio (ed. y
trad.), Nation Iroquoise: A Seventeenth-Century Ethnography of the Iroquois.

14. Greer, “Introduction”, pp. 8-9.

15. Trigger, The Children of Aataentsic.



230 MARKETA KRIZOVA

paz con los franceses y sus aliados indigenas algonquinos. Los jesui-
tas lograron persuadir a algunos mohawks, que comenzaron a sufrir
las consecuencias negativas de la presencia europea, las guerras, las
epidemias y el consumo de alcohol, a aceptar la religién catdlica y a
asentarse en comunidades misionales que los jesuitas fundaron en las
vecindades de Montreal. Fue precisamente a una de estas misiones,
llamada San Francisco Javier, pero conocida con el nombre iroqués
de Kahnawake, a la que lleg6 en 1677 una mujer joven, bautizada
con el nombre de Catherine por un jesuita que visité su pueblo natal
brevemente.'®

Como en el caso de las misiones espafiolas, los jesuitas de Cana-
dd enviaban regularmente sus cartas y reportes a Roma y también
a Francia. Ademds de servir para la coordinacidn interna de las ac-
tividades de la Compaiifa, la seleccion de estos reportes se editaba
e imprimia anualmente en lengua francesa, para fortalecer la imagen
publica jesuita en la madre patria e incrementar el interés de los patro-
nes en apoyar financieramente a las misiones. Hoy dia, estos reportes
son una imprescindible fuente de informacidn sobre la fase inicial de
la misién. Sin embargo, los historiadores son también conscientes de
numerosos problemas que impiden su interpretacién. Entre otros,
hay que tomar en cuenta el cardcter unisono de los documentos, ya
que carecen completamente de la voz indigena (o en otros, que las
palabras que les ponen en la boca provienen de los mismos autores
jesuitas). Obraban también las limitaciones culturales a través de las
que ellos vefan e interpretaban las realidades del Nuevo Mundo. Al
fin y al cabo, sus reportes eran de caricter literario, respondiendo
a los géneros de la época (libros de viajes, hagiografias, sermones,
etc.).”” Los textos originales escritos por los misioneros sobre el te-
rreno, que en la mayoria de los casos no se conservaron hasta hoy

16. Para el establecimiento de las primeras misiones mohawks, véase Blanchard, “To
the Other Side of the Sky: Catholicism at Kahnawake, 1667-1700”. La llegada de
Catherine a Kahnawake (y su bautismo que tuvo lugar poco antes) se menciona
en su biografia: Chaucheti¢re, La Vie de la B. Catherine Tegakouita, pp. 58-76;
también en la carta de Pierre Cholenec en Lertres edifiantes et curieuses, vol. 12,
pp. 138-139,

17. Parael intercambio de las cartas dentro de la Compaiiia de Jests, véase mi capitulo
anterior en el presente volumen, y también el de Monika Breni$inova sobre Ignaz
Tirsch. Para la dificil interpretacién de fuentes coloniales y sus inspiraciones lite-
rarias, los capitulos de Lillyam Rosalba Gonzilez Espinosa y Anna Libanska.



LA SEGUNDA VIDA DE CATHERINE, “LA VIRGEN IROQUESA” 231

dia, eran editados multiples veces antes de ser impresos en Francia; y
las subsecuentes generaciones de misioneros tomaban estas publica-
ciones como modelos a imitar.’® A la vez, los reportes eran leidos y
comentados en Francia y otras partes de Europa, tanto por miembros
del clero como por los laicos y dejaron huellas importantes y durade-
ras en el conocimiento europeo de las culturas amerindias.” La edi-
cién bilingiie de Reuben Thwaites de principios del siglo xx abri6 las
relaciones de Canadd para el estudio histéorico, y aunque en algunos
casos es problemadtica (ya que Thwaites no era historiador profesio-
nal), sigue siendo imprescindible y serd usada como fuente principal
en el presente capitulo.?

MU]ERES EJEMPLARES Y EL FERVOR RELIGIOSO INQUIETANTE

Aunque también la penetracién francesa en el interior americano fue
acompaifiada por una violencia considerable, no existia en Canadd una
frontera militar equivalente a la que habia en el norte de Nueva Espa-

18. Los varios estratos de edicién en los reportes de los jesuitas de Canadé los ana-
liz6 True, “From Manuscript to Jesuit Relation in New France: The Case of the
Torture and Death of Jean de Brébeuf and Gabriel Lalemant”; las inspiraciones
literarias, True, “Travel Writing, Ethnography, and the Colony-Centric Voyage
of the Jesuit Relations from New France”. Véase la interpretacion literaria de los
reportes en Goodard, “Canada in Seventeenth Century Thought: Backwater or
Opportunity?”. Detallados anilisis lingtiisticos y estructurales que hacen posible
descifrar los significados ocultos en los diccionarios y otros documentos jesuitas
cita Trigger, “Preface to the 1987 Reprinting”, pp. xiii-xiv.

19. Greer, “Introduction”, p. 15.

20. Thwaites (ed.), The Jesuit Relations and Allied Documents: Travels and Explora-
tions of the Jesuit Missionaries in New France 1610-1791. (Se citard en adelante este
fuente principal, segtin el uso comun de la historiografia sobre misiones jesuitas
en Canadd, como JR.) La edicién profesional de Campeau (ed.), Monumenta No-
vae Franciae (dentro del extenso proyecto Monumenta Historica Societatis Iesu),
cubre documentos hasta el afio 1661, por lo que no se puede aprovechar para el
estudio del periodo en el que vivia Catherine Tekakwitha. La comparacién de
las dos ediciones fue hecha por True, “Is It Time for a New Edition of the Jesuit
Relations from New France? Campeau vs. Thwaites”,. Ademds, se publicaron
los textos relativos a la vida de Catherine, en ocasién al comienzo de proceso de
su beatificacién, Holland (ed.), The Positio of the Historical Section of the Sacred
Congregation of Rites on the Introduction of the Cause for Beatification and Can-
onization and on the Virtues of the Servant of God Katherine Kekakwitha, the
Lily of the Mohawks.



232 MARKETA KRIZOVA

fia. Pero si, como se verd en el presente capitulo, existia una frontera
colonial cultural y con ella, una frontera de género. Como en otras
regiones coloniales las barreras de discriminacién y desprecio se esta-
blecian no solamente entre los colonizadores y los colonizados, sino
también dentro de las mismas sociedades indigenas. El cambio de re-
laciones entre varones y mujeres, y el progresivo desfavorecimiento de
mujeres en sistemas politicos y econémicos, no era ocasionado sola-
mente por la imposicién, aunque no violenta, de las jerarquias sociales
europeas en los territorios bajo la influencia francesa y jesuita. En pri-
mer lugar, obraba la creciente dependencia de economias indigenas en
la caza de pieles que causé también cambios en la divisién del trabajo
entre los sexos.

Antes de la llegada de los europeos, tanto en los grupos algon-
quinos como en los iroqueses, los hombres y las mujeres mantenian
responsabilidades soberanas pero interdependientes dentro de sus
respectivas esferas. Los hombres cazaban y tomaban parte en expedi-
ciones guerreras, las mujeres procesaban la caza, cultivaban los cam-
pos, recolectaban los frutos del bosque, cuidaban las casas y fabri-
caban los utensilios que los hombres necesitaban para la caza (como
canoas), tanto como la ropa y otros articulos. Los maridos aportaban
los productos de su caza a las familias extensas de sus esposas. No
obstante, el traslado hacia la caza de pieles y la economia monetaria
trajo consigo la devaluacidn de las contribuciones femeninas a la eco-
nomia. La importancia de la agricultura y de la produccion artesanal
doméstica decay6 y fue remplazada por la compra de viveres, utensi-
lios y textiles europeos, compras que se hacian a partir de las ganan-
cias de la venta de pieles, es decir, de una esfera de actividad mascu-
lina. Consecuentemente, la posicion de las mujeres en las jerarquias
sociales empeoraba progresivamente. Antes eran las productoras de
estos objetos, pero con la transicién a la economia de pieles solamente
eran las receptoras de las ganancias de sus parejas.?! Otro importan-
te aspecto en las relaciones de género en las comunidades indigenas
fue el creciente porcentaje de cautivos, la mayoria de ellos de sexo
femenino, como una de las consecuencias de las numerosas guerras

21. Estos mecanismos son descritos en detalle en Van Kirk, Many Tender Ties: Wom-
en in Fur Trade Society, 1670-1870; Podruchny, Gleach y Roulette, “Putting Up
Poles: Power, Navigation and Cultural Mixing in the Fur Trade”.



LA SEGUNDA VIDA DE CATHERINE, “LA VIRGEN IROQUESA” 233

intertribales que se intensificaron en el periodo colonial. Aunque en
general todas las naciones del drea de los Grandes Lagos se manifes-
taban dispuestas a integrar los cautivos y sus descendientes en sus
propias comunidades, y el ritual de pasaje de adopcién supuestamen-
te remplazaba todas las identidades y obligaciones sociales previas
con las nuevas; aun asi, muchas experimentaban marginalizacion y
humillacién.??

Muchas de las cautivas hurén y algonquinas de las décadas entre
1640 a 1680 eran cristianas. Las narrativas sobre estas cristianas ned-
fitas que se aferraron a la fe catélica atin después de su adopcion por
los mohawks, pese a la ausencia de los curas para guiarlas y pese a las
obstrucciones de sus captores, aparecian repetidamente en las cartas y
reportes jesuitas. Tomando en cuenta la indudable estilizacion de estos
testimonios, es tentador buscar similitudes con las narrativas hagio-
graficas medievales y también con la propaganda catélica postriden-
tina en las que dominaba el ropos de la perseverancia femenina en la
fe como la virtud mds alabable. Tal interpretacion de los testimonios
jesuitas, sin embargo, convierte a los misioneros en meras victimas de
los discursos e imaginerfas dominantes de su época, altera su capaci-
dad propia de observacidn; y priva de agencia a las mismas mujeres
indigenas.”

En contraste, si admitimos la posibilidad de que estos testimonios
fuesen verosimiles, aunque si marcados por el estilo literario, nos da la
posibilidad de enfocarnos en complejos procesos de translacién cul-
tural que tenian lugar dentro de las confusas confrontaciones poli-
ticas, econdémicas y culturales que acompafiaban la colonizacién del
continente americano. Por un lado, los jesuitas, en especial en la parte
inicial de la penetracién a las nuevas regiones, se enfocaban, en su cate-
quesis, en mujeres y nifios, para establecer firmes bases para su trabajo
subsecuente. En Canadd, esta estrategia se intensific6 a causa del he-
cho de que los hombres estaban ausentes de los campos por periodos
prolongados debido a las expediciones de caza, y los jesuitas rara vez
tenian la posibilidad de seguirles.”* Sin embargo, dejando al lado esta

22. White, The Middle Ground, pp. 18-19.

23. Los jesuitas eran, a pesar de su bagaje cultural y sus perjuicios, agudos observa-
dores capaces de describir, y a veces entender, las complejas realidades extrafias,
como lo ha sefialado repetidamente Greer, “Introduction”.

24. Cushner, Why Have You Come Here?, pp. 155-156.



234 MARKETA KRIZOVA

! i T i

00-56(323

Fig. 38. Francesco Giuseppe Bressani, Mapa Novae Franciae accurata
delineatio con mujeres indigenas rezando, Macerata, 1657, Biblioteca del
Congreso, Fuente: https://www.loc.gov/item/00561829/.


https://www.loc.gov/item/00561829/

LA SEGUNDA VIDA DE CATHERINE, “LA VIRGEN IROQUESA” 235

preferencia de los misioneros, es muy probable que hubiera un inte-
rés particular de las mujeres indigenas en trasladarse a las misiones, y
por esto desempefiaron un papel importante en el establecimiento y
funcionamiento de las misiones jesuitas en el valle del San Lorenzo.”
Igualmente probable es el hecho de que sus razones para convertirse y
para involucrarse activamente en el proselitismo catdlico y en el fun-
clonamiento econémico y social de las misiones no eran las que ponian
en sus bocas los cronistas jesuitas, sino que mds bien conformaron el
significado de la predicacion cristiana a través de su propia légica cul-
tural. Esto no debe contradecir la opinién del etnohistoriador James
Axtell, quien en su ensayo del afio 1992 expresé su conviceidn de que
las conversiones indigenas eran “sinceras”.

Los hurén y los mohawks, segtin Axtell, eran “capaces de dar un
paso decisivo desde sus antiguas religiones hacia la nueva, sin engafiar-
se a si mismos ni a los misioneros”, y asi “satisfacian sus necesidades
emocionales en el mundo que se habia vuelto cada vez mds cadtico
para ellos”.? En contraste, Carole Blackburn estaba convencida de
que los indigenas subvirtieron activamente el significado de lo que les
ensefiaban los misioneros.” Pero ambos autores concuerdan en que
la conversién cristiana fue el resultado de una intensa comunicacién
transcultural.

Los reportes jesuitas refieren en repetidas referencias, en la incli-
nacién de las mujeres indigenas hacia la vida comunitaria. En su carta
de octubre de 1682, Claude Charchutiére indicé que las nedfitas de
Kahnawake buscaban inspiracion en el recinto catdlico de las ursu-
linas en Montreal. “La vida religiosa les atraifa, y consecuentemente
tres de ellas formaron una asociacién para establecer una especie de
convento”.? Pero los misioneros no consideraron todavia el momen-
to “propicio”,” en palabras de Charchutiere. Es decir, los jesuitas no
estaban convencidos de que las indigenas fuesen capaces de cumplir

25. La influencia de mujeres en instigar a miembros de sus familias para trasladarse a
la misién fue subrayado por el misionero Jacques Bigot en su carta del 24 de junio,
1681, JR 62, p. 25.

26. Axtell, After Columbus: Essays in the Ethnobistory of Colonial North America,
pp. 100-120.

27. Blackburn, Harvest of Souls: The Jesuit Missions and Colonialism in North Amer-
ica, 1632-1650.

28. Carta de Claude Chauchetiere, 14 de octubre de 1682, JR 62, p. 175.

29. Carta de Claude Chauchetiere, 14 de octubre de 1682, JR 62, p. 175-176.



236 MARKETA KRIZOVA

con todas las reglas y preceptos de las monjas. Este manifiesto escep-
ticismo hacia las capacidades espirituales de las mujeres indigenas eran
casi universales en el ambiente colonial de América (y, como se vera,
prorrumpid también en la Nueva Espaifia de la década de 1720, cuando
la historia de Catherine Tekakwitha se tradujo al espafiol). A causa
de su desconfianza, los jesuitas repudiaron el esfuerzo de las muje-
res de Kahnawake. Pero, segin concluye Charchutiére, a pesar de no
establecer el claustro, las mujeres continuaban en su mantenimiento
voluntario de la castidad, y también trabajaban juntas y compartian
los productos de su trabajo.

Este breve reporte revela varias facetas de la convivencia jesuita-
indigena y el esfuerzo de los misioneros por controlar detalladamente
las vidas de las neéfitas, tanto como su inherente falta de confianza
en ellas. El motivo de la abstinencia sexual, clave para los conventos
como instituciones, y el esfuerzo de la mujer por controlar su carne lo
encontramos en Canada en ambos lados de la frontera cultural. Era,
por supuesto, dominante en la hagiografia y la literatura moralizadora
europea de la época.®® Pero también los iroqueses y algonquinos se
aprovechaban de la abstinencia sexual como fuente de poder espiri-
tual. La abstinencia sexual temporal era uno de los pasos preparativos
para la guerra y para la caza.’® Las virgenes desempefiaban un papel
importante en algunos de los rituales iroqueses. Lo que si chocaba
con la cultura tradicional iroquesa era el concepto del celibato per-
petuo, o mds bien, de la vida por separado de una o varias mujeres.
En las sociedad iroquesa, no era posible que mujer u hombre viviesen
solos. Siempre hubo necesidad de la convivencia con una pareja del
otro sexo, ya que las tareas laborales masculinas y femeninas estaban
completamente separadas, y asi hombres o mujeres solteros no podian
asegurar para si mismos los viveres y otras necesidades vitales. La con-
vivencia de hombre y mujer que representaba la base de la economia
tradicional no necesariamente tenia contenido sexual, ya que podian
vivir bajo un mismo techo y trabajar para ganarse la vida un hermano
y una hermana, o un padre y su hija. Pero siempre cada uno de la pa-
reja cumplia tareas especificas de su género. Esto, como ya se explicd,

30. Graziano, Wounds of Love: The Mystical Marriage of Saint Rose of Lima; Bynum,
Holy Feast and Holy Fast: The Religious Significance of Food to Medieval Women.
Véase el capitulo de Lillyam Rosalba Gonzilez Espinosa en este volumen.

31. Shoemaker, “Kateri Tekakwitha’s Tortuous Path to Sainthood”, p. 64.



LA SEGUNDA VIDA DE CATHERINE, “LA VIRGEN IROQUESA” 237

cambié de modo abrupto con la expansion de la caza y la trata de
pieles, que causé la pérdida de reciprocidad de parte de las mujeres y
empeord asi su posicion y también su prestigio en la sociedad.”

En lo que toca al origen de la idea de establecer una forma de con-
vento dentro de la misién de Kahnawake, como en otros casos, en-
contramos como obsticulo principal la falta de fuentes que confirmen
o refuten la constatacién de que a los jesuitas les llegé la inspiracion
de fuera del asentamiento francés en Montreal. Las mujeres indigenas
a menudo acompaifiaban a sus esposos y otros hombres en sus viajes
a los puestos comerciales, y es posible que llegaran a saber sobre la
existencia del monasterio en Montreal. Pero también en la sociedad
iroquesa tradicional existia la tradicién de asociaciones, algunas inclu-
so existiendo a través de las naciones y grupos lingiiisticos, en las que
hombres y mujeres se unian con varios objetivos, algunas asociacio-
nes eran de tipo medicinal, otras promovian el bienestar social.*> Adn
més importante era el hecho de que los conventos, ademds de ofrecer
clausura a mujeres piadosas, constituian unidades econdémicas autd-
nomas. Y precisamente el problema de la autonomia econémica era el
fundamental para las mujeres indigenas afectadas por la trata de pieles.
En las misiones, las mujeres solteras sobrevivian gracias a la buena vo-
luntad de los jesuitas. Establecer una asociacién comunal, un convento
—quizds no en el propio sentido de la palabra, pero de todos modos
una asociacién para compartir el trabajo y sus productos— las hacia
mis independientes de la supervisién masculina misional. Los jesuitas
eran conscientes de todo esto. De nuevo, el tema del control sobre las
mentes y los cuerpos de las mujeres, sobre su trabajo, su conducta y
sus pensamientos, reaparece como clave para el entendimiento de la
historia de género durante la colonia.

En la misién —y ya antes de asentarse los indigenas en ellas, duran-
te las visitas de los misioneros itinerantes en sus propios asentamien-
tos— los jesuitas ponian repetidamente ante sus ojos las imdgenes de
la Virgen y de las santas. El ritual de bautismo ofrecia la integracién
de las nedfitas en la comunidad de estas poderosas mujeres, capaces
de intervenir en la suprema voluntad divina. Hubo varios aspectos del

32. Mortimer, “Kateri’s Bones: Recovering an Indigenous Political Ecology of Heal-
ing along Kaniatarowanenneh, 1660-1701”, p. 69.

33. Para las sociedades medicinales de los iroqueses, véase Fenton, False Faces of the
Irogquois, 1991.



238 MARKETA KRIZOVA

catolicismo que tenfan sus contrapuntos en la cultura iroquesa, por
ejemplo, la popularidad del rosario, un collar de cuentas con signifi-
cado espiritual que entre las neéfitas de Kahnawake pudo haber sido
producto de su parecido con los wampum, cinturones y collares de
cuentas de concha con significados espirituales y politicos para ellas.**
Adn mds importante era el hecho de que en los asentamientos misio-
nales, gracias al apoyo material y espiritual de parte de los jesuitas, las
mujeres podian vivir por separado, o asociadas con el mismo sexo, y
sobrevivir, ya que los misioneros les distribuian viveres bdsicos y a
veces las ayudaban con la venta de artefactos que ellas producian para
los colonos franceses. Aparentemente, las mujeres en las misiones se
ayudaban unas a otras, lo que los jesuitas describfan como manifes-
taciones de caridad cristiana, aunque esto también tuvo mucho que
ver con la economia del don vy las reglas sociales de hospitalidad en la
region de los Grandes Lagos.*® Ciertamente, las mismas pricticas les
valieron el respeto a los ojos de los misioneros. En su ya citada carta de
1682, Claude Chauchetiere not6 que algunas de las mujeres “compar-
tian sus campos, asi tomando el pan de sus propias bocas, para darlo a
los nuevamente llegados a la aldea”.*

Tal fervor religioso podia asegurar cierto prestigio adicional a las
mujeres solteras en la misién. El bautismo catélico —con sus subse-
cuentes obligaciones sociales, y la integracion del nedfito en la comuni-
dad de creyentes— tenfa muchas similitudes con el ritual de adopcién
descrito arriba, que daba a los cautivos sobrevivientes una oportunidad
para una nueva vida. Sin embargo, todo esto era contrabalanceado por
la realidad del subyacente caricter patriarcal de la doctrina catdlica.
Antes de la llegada de los europeos, las mujeres iroquesas y algonqui-
nas tomaban parte activa en los rituales; a través de las visiones podian
involucrar la accién colectiva de sus comunidades. La Iglesia catdlica,
en contraste, requeria de ellas silencio y obediencia paciente.”” Al mis-
mo tiempo, la reubicacién de las aldeas misionales, aunque beneficiosa
para las mujeres indigenas en varios respectos, también ocasionaba con-
siderable estrés. Los mohawks asociaron, acertadamente, a los jesuitas

34. Kelsey, Reading the Wampum: Essays on Hodinohsomni Visual Code and Episte-
mologial Recovery.

35. McShea, Apostles of Empire, p. 113.

36. Carta de Claude Chauchetiere, 14 de octubre de 1682, JR 62, p. 181.

37. Greer, Mohawk Saint, p. 112.



LA SEGUNDA VIDA DE CATHERINE, “LA VIRGEN IROQUESA” 239

con los franceses y estos habian sido sus enemigos por largo tiempo.
De hecho, los mohawks de Kahnawake se convirtieron en objeto de
ataques por parte de otros grupos iroqueses alrededor de 1680.% A esto
se afiadia el rigor de la disciplina en la misi6n, aunque no impuesta con
fuerza por parte de los misioneros, pero si a través de una considerable
presion social; y las repetidas epidemias en los poblamientos densos.
En esta situacidén de multiples crisis, habia una necesidad urgente de ri-
tuales de empoderamiento y de un nuevo vocabulario de simbolos que
facilitase las negociaciones entre los indigenas y los colonos europeos.

Parece que por lo menos algunas de las mujeres neéfitas en Kah-
nawake no estaban satisfechas con su posicién de pasivos objetos de
cuidado pastoral, y se esforzaron en romper el monopolio sacerdotal
y obtener acceso directo a las fuentes del poder espiritual europeo.
Escogian précticas recomendadas a mujeres catdlicas, como la auto-
mortificacién que eran alabadas por los misioneros. Muchos de los
primeros santos cristianos fueron mdrtires que murieron por su fe
durante las persecuciones de la nueva religion, a medida que se exten-
dia por el Imperio romano. Estos primeros cristianos, como el propio
Cristo, esperaban la persecucién y aprendieron a sufrir injustamente,
con alegria, a imagen de su salvador, murieron por Cristo y por la fe, y
fueron directamente al cielo para interceder a favor de otros cristianos.
Después de que terminé la persecucién de los cristianos, el martirio
como principal via hacia la santidad quedé excluido. El sufrimiento
por Cristo asumié entonces nuevas formas y significados, reempla-
zandose la muerte a manos de los paganos por el ascetismo voluntario
y los ejercicios penitenciales, a través de los cuales los penitentes con-
tinuaron derramando su sangre por Cristo.”

Pero, como otros aspectos del cristianismo, también la automortifi-
cacion existia en la tradicidn iroquesa. Durante el ritual de pasaje para
llegar a la edad adulta entre los iroqueses y los algonquines, los jévenes
hombres y mujeres iban solos al bosque, ayunaban, a veces se atormen-
taban a si mismos (quemandose por ascuas, sumergiéndose en agua fria
etc.), y esperaban recibir una visién o una sefial de un espiritu guardian.
Aquellos con visiones especialmente poderosas podrian convertirse
en chamanes y ejercer autoridad sobre los demds. También durante las

38. Shoemaker, “Kateri Tekakwitha’s Tortuous Path”, p. 59.
39. Graziano, Wounds of Love, 134-135.



240 MARKETA KRIZOVA

campaias guerreras, cuando los cautivos eran torturados publicamente,
la capacidad de sufrir con paciencia y atin desafio era alabada tanto por
sus comunidades originales como por sus torturadores mismos.* Pues
también entre los iroqueses la automortificacién y el ayuno eran formas
en que los individuos, incluyendo las mujeres, controlaban sus propios
cuerpos y eso les daba acceso a estructuras de autoridad espiritual.

Sea cual sea la inspiracion, desde el afio 1676, las mujeres en Kah-
nawake demostraron su amor a Cristo y su identificacién con su sufri-
miento a través de ayunos prolongados y varias formas de tormentos.
Segtin Chauchetiére:

la que inici6 [estas pricticas] las comenzé alrededor de la Navidad. [...] Se
acercé al pie de una gran cruz que estd al lado de nuestro cementerio, se
quitd la ropa y se expuso al aire. Esto fue durante una tormenta de nieve
y ella estaba embarazada en ese momento; y la nieve que caia sobre su es-
palda le causé tanto sufrimiento que casi muere a causa de ella, junto con
su hijo, que estaba completamente helado dentro del dtero de la madre.
Fue su propia idea hacer esto, y ella dijo que era para hacer penitencia por
sus pecados. Desde entonces ha adquirido cuatro compaiieros que la imi-
tan en su fervor. En pleno invierno, dos de ellas hicieron un agujero en el
hielo y se arrojaron al agua, donde permanecieron durante el tiempo que
tardarfan en rezar el rosario lenta y deliberadamente.*!

Chauchetieére acentta repetidamente el hecho de que la iniciativa
llegé de las mujeres mismas, y que continuasen las pricticas a pesar de
las admoniciones de los misioneros. Subsecuentemente, algunos de los
hombres, que “no querian quedarse atrds”, comenzaron a imitarlas.
Importante es también la informacién de que fue la esposa del asisten-
te del misionero, un hombre respetado en la comunidad, quien, al es-
tar su esposo ausente de Kahnawake, llamé a la comunidad y condujo
los rezos y el canto de himnos; es decir, asumi6 el puesto de autoridad
que en el sistema tradicional iroqués le habria pertenecido a ella, como
esposa del hombre destacado.®

Los jesuitas destacaron el fervor de las neéfitas y su anhelo por
imitar a los santos mdrtires, sobre los que escuchaban durante los ser-

40. Shoemaker, “Kateri Tekakwitha’s Tortuous Path”, p. 64; Mortimer, “Kateri’s Bo-
nes”, p. 74.

41. Carta de Claude Chauchetiere, 14 de octubre de 1682, JR 62, p. 180.

42. Carta de Claude Chauchetiere, 14 de octubre de 1682, JR 62, pp. 166-187.



LA SEGUNDA VIDA DE CATHERINE, “LA VIRGEN IROQUESA” 241

mones. Esto es posible. Las vidas de los santos, Vitae patrum, que
contenian las biografias de los primeros martires de la Iglesia y de los
santos posteriores, desempefiaban un papel central en la formacién
religiosa de los jesuitas.® El catolicismo europeo del siglo xvir cierta-
mente consideraba meritorio infligir dolor en el cuerpo como medio
de imitar la vida de los santos y la Pasion de Jesus. A través del ayuno
y automortificacidn, las santas del pantedn catdlico manifestaron el
hecho de que estaban entre los pocos elegidos agraciados con la auto-
ridad divina.* Los mismos jesuitas conocian tales practicas (las “disci-
plinas” o “penitencias”, como se llamaban en los textos de su tiempo).
Ignacio de Loyola dio instrucciones detalladas en los Ejercicios espi-
rituales para hacer posible a los miembros de la Compania de Jests
no solamente expiar sus pecados pasados y futuros, sino “vencer a si
mismo, es a saber, para que la sensualidad obedezca a la razén y todas
partes inferiores estén mds sujetas a las superiores” y par a “buscar y
hallar” la gracia divina.® Jean de Brébeuf, un misionero entre los hu-
rén, llevaba un cilicio y un cinturén con punta de hierro.* En los ser-
mones y pldticas, las nedfitas iroquesas podian enterarse sobre la vida
de otras santas, como la de santa Rosa de Lima, cuya canonizacién
tuvo lugar en 1671, y en cuyas biografias el tema de la automortifica-
ci6n era prominente.”’ Atin més probable es que llegaran a Kahnawake
reportes sobre los sufrimientos de algunos de los misioneros jesuitas
que cayeron victimas de las guerras franco-iroquesas en los decenios
anteriores.” Los instrumentos concretos de automortificacién mds
comunes entre las mujeres piadosas, que tan detalladamente enumeré
Charchutiere, eran entre otras, la exposicion del cuerpo desnudo a las
inclemencias del tiempo, el buceo en agua fria y en la nieve, la quema

43. Reff, “Critical Introduction”, p. 22.

44. El ayuno voluntario dominaba las hagiografias femeninas de la Edad Media y la
temprana Edad Moderna ya que daba a las mujeres la posibilidad de controlar sus
cuerpos en la esfera que era considerada femenina, es decir, la preparacién de la
comida. Véase Bynum, Holy Feast.

45. Ignacio de Loyola, Ejercicios espirituales, p. 30.

46. Christophe Regnaut, “Quelques remarques sur la vie du Pere Jean de Brebéuf”,
1649, JR 34, p. 183.

47. Anilisis detallada en Graziano, Wounds of Love.

48. Véase, por ejemplo, el reporte sobre la tortura de dos misioneros jesuitas, Jean
de Brébeuf y Gabriel Lalemant, en 1649, escrita por otro jesuita, Christophe Re-
gnaut, /R 34, pp. 44-57.



242 MARKETA KRIZOVA

Fig. 39. Retrato de Catherine Tekakwitha, grabado, reproduccién
de la pintura de Claude Chauchetiere, Lettres édifiantes et curieuses, Paris,
1717, vol. 12, p. 119. Fuente: Archivo personal de Markéta Ki{Zova.



LA SEGUNDA VIDA DE CATHERINE, “LA VIRGEN IROQUESA” 243

de pies y manos con ascuas, etc., lo que indica mdis bien una inspira-
cién en las tradiciones indigenas.

El movimiento mortificador entre las mujeres en Kahnawake tenia
muchas causas especificas, estrechamente ligadas a la situacién colo-
nial en la Canadd francesa y el proyecto jesuita misional, tanto como a
la cultura tradicional iroquesa. Pero también se puede considerar una
de las muchas manifestaciones de la corriente comin de movimientos
religiosos en el mundo catdlico de la tardia Edad Media y temprana
Edad Moderna, reaccién a la creciente presion dogmatica y fisica al
cuerpo y alma femeninas. “Seré duefia de mi propio cuerpo”, respon-
di6 una de las participantes del movimiento femenino en Kahnawake
a Cholenec.”

Cabe recordar que en este mismo tiempo, cuando las nedfitas iro-
quesas se sujetaban a estas disciplinas, en Espafia y sus colonias, las
beatas y las alumbradas, es decir, mujeres que no tomaban el hébito de
una orden, pero se distingufan en sus entornos por sus actos de cari-
dad y por su misticismo, provocaban gran interés y admiracién, pero
también eran vistas con inquietud e incluso perseguidas por las autori-
dades.®® Ademis del caso espaiiol, se destacan mujeres de las terciarias
dominicas y franciscanas en el sur de Europa, por ejemplo, Angela
de Foligno; a su vez, las beguinas francesas y las monjas alemanas del
convento cisterciense de Helfta.”! Todas esas mujeres ante los ojos de
las autoridades catélicas oscilaban entre la santidad y la herejia, tam-
bién trataban de “dominar su carne” de modo independiente, a través
de tormentos y mortificaciones, que a veces eran considerados loables
y a veces inapropiados.

Independientemente de unos a otros, trataban de retomar pose-
sién de sus cuerpos a través de las practicas de mortificacion. En sus
visiones, se unian directamente a Cristo, sin la mediacién de curas
masculinos. Pero, al fin y al cabo, fueron las autoridades masculinas
las que mantuvieron el control, no necesariamente sobre los cuerpos

49. La versi6n manuscrita de la biografia de Cholenec es citada por Green, Mobawk
Saint, p. 123.

50. De la numerosa literatura, se pueden citar a Jaffary, False Mystics: Deviant Ortho-
doxy in Colonial Mexico; Solange Alberro, “Herejes, brujas y beatas: Mujeres ante
el tribunal del Santo Oficio de la Inquisicién en Nueva Espafia”.

51. Graziano, Wounds of Love, p. 60; véase también el texto de Lillyam Rosalba Gon-
zélez Espinosa en el presente volumen.



244 MARKETA KRIZOVA

de las mujeres, pero si sobre sus relatos. Tanto en el caso de las bea-
tas espafiolas y novohispanas como en los de las mujeres iroquesas,
fueron los hombres quienes compusieron sus biografias y a través de
ellas mediaron a las subsecuentes generaciones de lectores el ideal de
la mujer piadosa®.

REPRESENTACIONES DE LA “VIRGEN INDIGENA”

Segtin los reportes jesuitas, los ayunos drasticos y los multiples
tormentos socavaron la salud de Catherine Tekakwitha, ya débil a
causa de graves enfermedades, y causaron su muerte, en las visperas
de las fiestas de pascua del afio 1680. Casi inmediatamente —y esto
también es la informacién que procede exclusivamente de los mi-
sioneros— no solamente los habitantes de Kahnawake, sino de sus
entornos, incluyendo los colonos franceses, comenzaron a pedir su
intervencién, como si ya fuese santa. Presuntamente, se le aparecié
repetidamente en suefios al misionero Chauchetiere y a algunas de
las nedfitas de su circulo.”® Su rosario y la tierra de su tumba ad-
quirieron fama de tener poderes curativos milagrosos, en especial
para las enfermedades femeninas, y para hacer mas ficiles los partos.
Unos pocos aiios después, Claude Chauchetiére y otro jesuita, Pierre
Cholenec, escribieron variantes de sus biografias; sin embargo, solo
fueron accesibles al ptblico europeo los textos del segundo, ya que
los de Chauchetiere, por varias razones, se quedaron en los archivos
jesuitas hasta el siglo xx.*

Chauchetiére también pinté su retrato. En el retrato, el traje de
Catherine combina elementos europeos e iroqueses, y se corresponde

52. Cabe sefialar que algunas de estas biograffas toman como insumo los diarios espi-
rituales escritos por estas mujeres. Véase el capitulo de Gonzilez Espinosa en este
volumen.

53. Chauchetiere, La Vie de la B. Catherine Tegakounita, p. 11.

54. El manuscrito original de Chauchetiére se preservé en el archivo del monasterio
de Hatel-Dieu en Quebec, se edité a fines del siglo x1x (Chauchetiere, La Vie de
la B. Catherine Tegakouita). El més extenso reporte de Pierre Cholenec también
se quedé sin publicar hasta el siglo x1x; la versién abreviada, que sirvié para las
subsecuentes traducciones y reelaboraciones, apareci6 en los reportes anuales im-
presos en 1717. Véase Cholenec, “Lettre du pere Cholenec”, en Lettres édifiantes
et curieuses écrites des mission étrangeres par quelques missionnaires de la Compa-
gnie de Jésus, vol. 12, pp. 119-212.



LA SEGUNDA VIDA DE CATHERINE, “LA VIRGEN IROQUESA” 245

Fig. 40. Karel Skréta y Melchior Kiissel, El martirio de los misioneros jesuitas
Jean de Brébeuf y Gabriel Lelemant, 1640, Matthaus Tanner, Societas Jesu
usque ad sanguinis et vite profusionem militans, Praga 1675, p. 534.
Biblioteca Nacional, Praga, signatura: 51 A 24.



246 MARKETA KRIZOVA

en detalle a las descripciones textuales. Segin Cholenec, Catherine lle-
vaba la manta sobre la cabeza, y no sobre los hombros, para proteger
sus ojos dafiados por la viruela; y precisamente asi estd pintada en el
retrato de Chauchetiére. Pero el escenario no guarda ningtin parecido
real con Kahnawake, ya que figuran en este montafias en vez de los
bosques y las llanuras del drea de los Grandes Lagos. El retrato hasta
hoy dia estd en la sacristia de la iglesia de San Francisco Javier de la
mision de Kahnawake (aunque se cambi6 su ubicacién original).® En
la misma iglesia estan depositadas sus reliquias. Ninguno de los textos
jesuitas del periodo denominé santa a Catherine Tekakwitha. Aun-
que tal denominacidn anticipada estaba expresamente prohibida, era
comun en Europa, tanto como en el ultramar llamar santo a alguien
que no hubiera sido debidamente canonizado. Pero en el caso de la
nedfita iroquesa, tanto Chauchetiere como Cholenec usaban més bien
epitetos como “buena Catherine” (bonne Catherine), o como maximo
el condicional “llamada la santa indigena” (dite la saincte sanagesse).>
Pero a pesar de tal actitud contenida de los primeros cronistas, en me-
nos de un decenio, Catherine Tekakwitha poseia los atributos de una
santa no canonizada: sus huesos habian sido depositados en un santua-
rio, su historia de vida habia sido contada y plasmada en papel y ella
era el foco de un culto curativo local. En los afios siguientes, incluso
las élites coloniales residentes en Montreal comenzaron a reconocer
sus poderes milagrosos.”’

Alaluz de todo esto, es muy dificil aceptar al pie de letra cualquier
informacién contenida en estas. Y no solamente porque no se sabe
hasta qué grado los dos cronistas entendian la lengua mohawk y po-
dian comunicarse con ella directamente. Chauchetiére habia llegado
al campo misional apenas unos pocos meses antes de encontrarse con

55. Chauchetiere hizo varios retratos de Tekakwitha, pero este es el unico que se con-
serva hasta hoy dfa. Greer, Mohawk Saint, p. 18. Se reprodujo en la edicién origi-
nal de las cartas anuales, como acompafiamiento a la carta de Cholenec en Lettres
edifiantes et curieuses, vol. 12, p. 119. En una de sus cartas, Chauchetiere expli-
¢6 sobre su uso de dibujos en catequesis, imitando al famoso misionero Michel
Le Nobletz, quien obraba entre los paisanos no educados de Bretonia. Carta de
Claude Chauchetiére, 14 de octubre de 1682, JR 62, 172.

56. Carta de Pierre Cholenec de mayo 1680, en Bechard (ed.), L’Heroiqgue Indienne
Kateri Tekakwitha, p. 192.

57. Por ejemplo, el testimonio de Jean de St Vallier, obispo de Quebec, de 1686, repro-
ducido en Holland (ed.), The Positio, p. 105.



LA SEGUNDA VIDA DE CATHERINE, “LA VIRGEN IROQUESA” 247

Catherine.”® Como ya se dijo, estas biografias siguen en su forma y
contenido la tradicion hagiogrifica. Se repiten los temas bien conoci-
dos de la vida de santa Catalina de Siena, que los jesuitas presentaron
de manera destacada en sus historias y devociones, pues la celebracion
de la santa patrona a través de la neéfita piadosa que llevaba su nombre
también incrementaba la fama de la orden. El misionero Chauchetiere
constd explicitamente que, aunque “numerosos salvajes han llevado
este nombre antes y después de ella”, ninguno lo ha “cumplido” como
ella.®” En otras palabras, la idoneidad del nombre bautismal se hizo
evidente retroactivamente, y los cronistas jesuitas —deliberadamente
o sin saberlo— repetian en sus eventos laudatorios y en su discurso
elementos hagiograficos que se referfan a santa Catalina de Siena.*®

Se ofrece, pues, en las biografias escritas por Chauchetiere y Cho-
lenec la imagen de una muchacha indigena que se distinguia en su
entorno desde tierna edad, afligida y desfigurada por enfermedades,
perseguida y malentendida. Ella evitaba los juegos infantiles, se aislaba
de sus compaifieras y preferia dedicarse al trabajo y a la meditacién. Es
decir, no se describe aqui como una pecadora reformada, sino como
una mujer joven, distinguida por virtudes cristianas, atin antes de co-
nocer la doctrina de Jests. Dedicada a severas penitencias, a causa de
su extrema humildad y modestia se esforzaba en mantenerlas ocultas
de la vista ptblica. La mortificacién hecha en privado era un indice de
una humildad mds amplia que requeria de los aspirantes a la santidad.
Podemos ver la misma caracteristica en santa Rosa de Lima, otra dis-
cipula espiritual de Catalina de Siena.®’ Y hubo otras similitudes entre
la santa peruana y la virgen iroquesa, como la devocién eucaristica,
el rechazo a la vida matrimonial y la subsecuente unién mistica con

58. No se preservo el original de la autobiografia de Chauchetiere; Green cita de
una copia del siglo x1x que lleva el titulo “Notes autobiographiques du P. Claude
Chauchetiére” y estd depositado en el archivo jesuita en St.-Jérome, Quebec.
Greer, Mohawk Saint, p. 86.

59. Chauchetiere, La Vie de la B. Catherine Tegakouita, p. 46.

60. Graziano, Wounds of Love, 33, explicé en detalle cémo, en el andlisis del discurso
hagiogréfico, un género que oscila entre la representacién y la construccién, no
podemos hablar sobre “fuentes primarias” en el sentido de “registro mas o menos
fiable y objetivo de los acontecimientos histéricos”, ya que “toda la documenta-
cién ya es interpretacion. [...] El testimonio en los procesos de canonizacién estd
excepcionalmente dispuesto a la pérdida de objetividad”.

61. Graziano, Wounds of Love, p. 96.



248 MARKETA KRIZOVA

Cristo, y también descripciones detalladas de su prolongada agonia,
soportada con paciencia, y su posterior fallecimiento tranquilo. No se
puede averiguar si en verdad Catherine Tekakwitha deliberadamen-
te se estaba modelando a si misma segin su homénima, no sabemos
tampoco como fue su muerte, es decir, hasta qué punto los reportes
de los jesuitas se desviaban de la realidad. Pero si sabemos que lo des-
crito por ellos constituia el ideal del comportamiento femenino en los
entornos coloniales y estaba conformaba por la narrativa que exitosa-
mente habia tenido el proyecto jesuita en el Nuevo Mundo.

Como demuestran los casos de Rosa de Lima, o Catherine Te-
kakwitha, la intensidad de estos movimientos femeninos forzé a la
Iglesia de la Contrarreforma a tratar de controlar los dafios y trans-
formar al menos algunas de las heterodoxias en biografias hagiografi-
cas paradigmadticas. Por esto, también en los contextos coloniales las
celebraciones hagiogrificas de mujeres indigenas, africanas y mestizas
comenzaron a surgir en el siglo xvir. Estos textos son especialmente
sorprendentes porque la Iglesia cat6lica a menudo, y abiertamente du-
daba, de las capacidades espirituales de las mujeres no blancas y las ex-
clufa de las estructuras de la piedad femenina (especificamente de los
conventos), como también se mencionard en el presente capitulo. Con
todo, a través de las vidas ejemplares, a los indigenas, pero también a
la poblacién mestiza, se les ofrecian personajes locales muy similares
a ellos mismos, con las que podian identificarse mejor que con los
santos metafisicos del pasado y los héroes del Barroco europeo.

La construccién de santos locales también tenia gran importancia
para los colonos blancos. Es muy caracteristico que la mayoria de los
que acudieron en masa a la tumba de Catherine Tekakwitha fueran
colonos blancos. No hubo una nocién de intercesion de los muertos
con poderes divinos en la tradicién iroquesa.®? Pero en el catolicismo,
se adscribia gran importancia a las peticiones por la intercesién de un
santo ante su tumba, o por lo menos tierra de su tumba, y ante sus re-
liquias. Ya que no hubo tales en el Nuevo Mundo; incluso las reliquias
en su mayoria se quedaron en Europa. Esto provocé los numerosos
esfuerzos de parte de autoridades religiosas locales a buscar persona-
lidades destacadas locales. Ya se menciond el caso de santa Rosa de
Lima, que al fin y al cabo fue la unica representante de las colonias

62. Greer, Mohawk Saint, p. 157.



LA SEGUNDA VIDA DE CATHERINE, “LA VIRGEN IROQUESA” 249

americanas que realmente alcanzé la santidad. Otro de los casos es el
de Mariana de Jesus, otra de las mujeres distinguidas por su caridad,
vida ejemplar y misticismo exaltado, cuya hagiografia la escribié el
jesuita Jacinto Moran de Butrén en 1697, en un esfuerzo vano, en ese
entonces, de conseguir su beatificacién.”® Se puede mencionar también
el culto de la Virgen de Guadalupe en la Nueva Espafia, que también
cumplia con las necesidades emocionales y espirituales de los colo-
nos.* Todas estas devociones locales, incluso hacia personas que no
alcanzaron la bendicion papal para ser declarados santos y santas, se
convertian en pilares de identidades criollas locales, santificaciones de
sus madres patrias y garantias de sus legitimidad. A través de ellos se
fortalecian también las posiciones de las autoridades catélicas locales
que los promovian. Esto puede ser una de las razones por el gran inte-
rés de los superiores jesuitas en Catherine Tekakwitha.

Pero tanto santa Rosa de Lima como Mariana de Jesuds eran crio-
llas, es decir, mujeres blancas, y asi su representacién en los entornos
coloniales era mdas aceptable. La Virgen de Guadalupe, aunque se le
apareci6 al indigena Juan Diego y su descripcién acentuaba la piel mo-
rena, por supuesto también se ajustaba propiamente a las jerarquias
raciales y sociales existentes. Catherine Tekakwitha era mds parecida
a otra mujer venerable que pasé gran parte de su vida en Puebla (en el
virreinato de Nueva Espaifia), bajo el nombre de Catarina de San Juan.
Originalmente de India, fue llevada por piratas portugueses a América
como esclava en su juventud. En Puebla, Catarina de San Juan gané
fama por su piedad profunda y sus visiones misticas. Este reconoci-
miento generalizado de su santidad le valié el tipo de despedida que
generalmente estaba reservada para la élite colonial mds alta: la mayo-
ria de los funcionarios eclesidsticos y civicos de alto rango de la ciudad
asistieron a una elaborada misa finebre, y fue enterrada en la iglesia
del jesuita Colegio del Espiritu Santo. Dos jesuitas, el espafiol Alonso
Ramos y Adédn Kaller de la provincial de Bohemia, escribieron sus
primeras biografias. En especial el texto de Ramos, quien habia sido
el confesor y el director espiritual de Catarina desde 1673, refleja una
fuerte identificacién con Puebla de los Angeles, y estaba claramente

63. Morgan, Spanish American Saints and the Rbetoric of Identity, 1600-1810, pp. 99-
117; Myers, Neither Saints nor Sinners, pp. 69-91.

64. La apropiacion criolla de la Virgen de Guadalupe la analizé Brading, Mexican
Phoenix, Our Lady of Guadalupe: Image and Tradition across Five Centuries.



250 MARKETA KRIZOVA

en sintonia con sus lectores locales.®® Subsecuentemente se desarro-
116 un culto espontineo popular alrededor de Catarina, pero este fue
suprimido unos decenios después por las autoridades catélicas.®® A
pesar de que los jesuitas de Puebla registraban hechos que podian con-
siderarse milagrosos, al final se prohibié oficialmente su esfuerzo. La
desconfianza hacia la espiritualidad femenina no europea (o no blanca)
sobrepasé los intereses por el culto local. Similar era el resultado del
empefio de Chauchetiere y Cholenec por conseguir la santificacién de
Catherine Tekakwitha. La otredad racial de ambas mujeres prevalecié
sobre su religiosidad.

Pero con todo esto queda la pregunta principal, ¢por qué los je-
suitas escogieron precisamente a Catherine Tekakwitha entre los neé-
fitos indigenas para demostrar la obra de la gracia divina en Canadd
y disefiar el modelo a seguir para los nedfitos indigenas en la regién
de los Grandes Lagos?* Ella era una de las muchas mujeres que par-
ticipaban en el fervor de automortificaciéon de Kahnawake. Ademas,
hubo otras nedfitas ejemplares. Cierta Catherine Gandeacteua fue una
mujer mohawk que instigé la fundacion del primer asentamiento mi-
sional, La Prairie, que subsecuentemente se trasladé a Kahnawake.
Los jesuitas elogiaron en sus cartas a cierta Catherine Gandeacteua
como una “santa Ana” indigena que se “empobrecid por su caridad
hacia los demds”.®® Hubo también martires indigenas. Cuando los
oneidas —miembros de otra de las tribus iroquesas— capturaron a
dos mujeres de Kahnawake en 1692, estas prefirieron la tortura y la
muerte antes que negar a Cristo. Sus muertes publicas ejemplificaron
las virtudes tradicionales iroquesas de resistencia, asi como la tradi-
ci6n de tenacidad cristiana. Los cronistas jesuitas narraron las muertes
de las dos mujeres con detalles escabrosos, sensacionalizando la vio-

65. Strasser, Missionary Men in the Early Modern World: German Jesuits and Pacific
Journeys, pp. 184-185.

66. De los numerosos textos dedicados a Catarina de San Juan, se puede citar Bailey,
“A Mughal Princess in Baroque New Spain: Catarina de San Juan (1606-1688),
The China Poblana”; Myers, Neither Saints nor Sinners: Writing the Lives of
Women in Spanish America, pp. 44-67.

67. Sobre las razones por las que los biégrafos escogieron mujeres similares, aunque
en el contexto de la Nueva Granada se discute en el capitulo de Lillyam Rosalba
Gonzélez Espinosa en el presente volumen.

68. La vida de Catherine Gandeacteua la resumié Chauchetiere en La Vie de la B.
Catherine Tegakouita, pp. 81-99.



LA SEGUNDA VIDA DE CATHERINE, “LA VIRGEN IROQUESA” 251

lencia cometida contra ellas para exaltar al publico europeo y reforzar
el apoyo a las misiones jesuitas, pero también repitiendo los bien co-
nocidos topoi hagiogrificos, es decir, las dos mujeres soportando sus
torturas con paciencia y resignacion, durante las cuales solo se les oia
“orar a Dios y darle gracias”, etc.®” Tales ejemplos de constancia sin
duda merecerfan un mayor reconocimiento.

Un importante factor que contribuyd a la elevacién de Catherine
sobre las otras neodfitas piadosas tuvo que ver con las preferencias de
los primeros cronistas jesuitas. En su autobiografia, en forma de larga
carta enviada a su hermano (también miembro de la Compaiiia de Je-
sts) y fechada en 1695, Claude Chauchetiére menciond una grave crisis
espiritual que sufrié después de llegar a las misiones de Canadd, en
1677, “hasta el punto de dudar mi vocacién”. Expresé en este texto su
opinién de que Catherine habia sido enviada por la Divina Providencia
para liberarlo de sus dudas.”” Después de la muerte de la joven indigena,
Chauchetiere discernié el significado y el propésito de su vida como
su heraldo. Quince afios de su vida los dedicé a probar y proclamar
su santidad. Entrevistd a cualquiera que hubiera conocido a Catherine
Tekakwitha durante su vida y mantuvo registros de los milagros que
siguieron a su muerte. Como se indicd, los escritos emotivos y perso-
nalizados de Chaucheti¢re no fueron accesibles a los lectores de Euro-
pay de las colonias. En cambio, se hizo publica la narrativa més sobria
de Cholenec. Pero también este misionero compuso su primer reporte,
en el que alabé la pureza virginal y la perseverancia de la recientemente
fallecida neéfita, unos quince dias después de la muerte de Catherine;”
es decir, identificé claramente el potencial promocional de su caso.

¢Cudl fue, pues, la caracteristica inequivoca de Catherine Tekakwitha?
La respuesta aparece en el titulo de una de las primeras narrativas de su
vida, escrita por Pierre Cholenec en 1698 (aunque nunca se publicé esta

versién): “Lavida de Catherine Tekakwitha, la primera virgen iroquesa”.”?

69. Por ejemplo, carta de Claude Chauchetiere, 7 de agosto 1694, JR 64, pp. 124-125.

70. “Notes autobiographiques du P. Claude Chauchetiére”, citadas por Greer, Mo-
hawk Saint, p. 86.

71. Este documento ya citado no se incluyé en los reportes anuales publicados; lo
publicé Bechard (ed.), L’Heroique Indienne Kateri Tekakwitha, pp. 189-196.

72. El titulo es citado por Draxlbauer, “Catherine Tekakwitha: The Construction of a
Saint”, en Birgit Diwes, Kartsen Fotz, y Sabine N. Meyer (eds.), Twenty-First Cen-
tury Perspectives on Indigenous Studies: Native North America in (Trans)Motion.



252 MARKETA KRIZOVA

Como también advierte Anna Libanska en su capitulo, el comportamien-
to sexual era un elemento importante en la construccién de la imagen tex-
tual de la feminidad. En particular, la castidad y la moderacion sexual se
asociaban a la idea de la feminidad ideal. La pureza sexual era una virtud
religiosa primordial en la tradicién catdlica y se consideraba especialmen-
te crucial en lo que respecta a las mujeres santas. Atin més que la Iglesia de
la Edad Media, la de esta época colocé la castidad por encima de todos los
demis atributos de la religiosidad femenina. En los entornos coloniales,
donde la lascivia era el vicio mds grave atribuido a las nativas, esto fue de
atin mds importancia. La mayoria de las otras mujeres nedfitas ejemplares
de Kahnawake y otras misiones, tanto las que se distinguian por su ca-
ridad como las que lo hicieron por su perseverancia frente a una muerte
tortuosa, eran casadas; a pesar de que vivian en matrimonios cristianos
que también se promovian como modelos a seguir. Pero la evaluacién
moral de las mujeres dentro del discurso misional jesuita era principal-
mente sexual, con relacién a sus vicios tanto como a sus virtudes, y la
virtud virginal se sobreponia a todas las otras. El hecho de que Catherine
Tekakwitha fuera presentada como una salvaje, como una mujer criada
fuera de la influencia restrictiva de la civilizacidn, significaba que su virtud
sexual era doblemente incierta y, por lo tanto, doblemente necesitada de
verificacion y énfasis. Segiin Allan Greer, como “india” y como mujer
Catherine Tekakwitha estaba asociada con la naturaleza, un dominio sal-
vaje. Por lo tanto, pertenecia a un género peligroso a los ojos de muchos
europeos del siglo xvir.”® Precisamente por esto su constancia en mante-
ner su pureza era aun mds laudable.

Que este tema era importante para los autores jesuitas se puede
confirmar a través de la comparacién de los dos documentos bio-
graficos mds importantes sobre ella. La nunca publicada biografia de
Chauchetiere si reconoce la “pureza” de Catherine Tekakwitha,™ pero
también celebra sus otras virtudes, entre estas, su “heroismo”” y las
penitencias que infligia a su cuerpo, y su fuerza de caricter cuando
tuvo que hacer frente a rumores calumniosos de adulterio. En contras-
te, el texto de Pierre Cholenec que se destin a la publicacién toma la
victoria de Catherine sobre su propio cuerpo como tema dominante

73. Greer, Mobawk Saint, pp. 189-190.
74. Chauchetiere, La Vie de la B. Catherine Tegakouita, p. 49.
75. Chauchetiere, La Vie de la B. Catherine Tegakouita, p. 103.



LA SEGUNDA VIDA DE CATHERINE, “LA VIRGEN IROQUESA” 253

que opaca todos los demds. En la interpretacién de Cholenec, Cathe-
rine no era simplemente una mujer que decidié renunciar a las rela-
ciones sexuales. Era alguien que desde su nacimiento nunca habia sido
manchada por lo carnal, y en esto era una seguidora verdadera de las
mujeres alabadas por la Iglesia.

LA VIRGEN TROQUESA EN NUEvVA EsraNa

El tema de la pureza virginal resonaba también en la reimaginacién de
Catherine Tekakwitha en otro contexto colonial, en Nueva Espaiia,
donde el elogio de Cholenec, publicado en Paris en 1715 se reprodu-
jo en traduccién de otro jesuita, Juan de Urtassum, en 1724, bajo el
titulo La gracia triunfante en la vida de Catharina Tegakovita, india
iroquesa.”® Este texto puede servir como ejemplo muy apropiado para
el estudio de la traduccién cultural, en el sentido literal tanto como
metaférico. La historia muy especifica de la neéfita mohawk viajé de
Canadd a Europa, y de alld de nuevo a través del Atlantico a la colonia
espafiola, donde se lefa, con gran probabilidad, como un cuento exé-
tico de lugares extrafios.”” Se pueden ver claramente las dificultades
de la traduccién cultural en especial en la parte introductoria, en la
que Juan de Urtassum se empefi6 por hacer la realidad extrafia de la
Canadd francesa comprensible a los lectores novohispanos. Por esto,
describi6 que la “Provincia de los Iroqueses [...] confina con las Pro-
vincias de los Ilinoes, Apaches, y Nuevo Mexico”.”® También, apunté
la existencia de la “nacién la de los Iroqueses tan brava, y zelosa de
su libertad, que puede competir con la de los celebrados Araucanos
de Chile” y nunca conquistada por los franceses. Por supuesto, el es-
fuerzo de elucidar la situacién en Canadd ignoré el hecho de que la

76. También se tradujo el texto francés al alemdn, en versién abreviada, Joseph Stock-
lein, Allerband so Lehr— als Geist-reiche Brief-Schrifften und Reis-beschreibun-
gen, welche von denen Missionarios der Gesellschaft Jesu ans Beyden Indien bis
anno 1731 in Europa angelangt sind, vol. 1, parte 4, pp. 39-50.

77. Alan Greer, “Iroquois Virgin: The Story of Catherine Tekakwitha in New France
and New Spain”, p. 236.

78. Urtassum, La gracia triunfante en la vida de Catharina Tegakovita, india iro-
quesa, y en las de otras, assi de su Nacion, como de esta Nueva-Espana, p. 3. Para
la frontera norte del virreinato de Nueva Espaifia, véase mi otro capitulo en este
volumen.



254 MARKETA KRIZOVA

colonizacion francesa no se basaba en la conquista, sino en una red de
alianzas comerciales y militares.

Habia otros agregados al texto original de Cholenec. Algunos
de ellos acercaron la narrativa a las hagiografias espafiolas estindar.
Mientras que los primeros reportes jesuitas sobre Catherine nota-
ron que su cara, desfigurada por la viruela que contrajo en su nifiez,
se volvié hermosa inmediatamente después de la muerte, Urtassum
inserté también el tema del dulce olor que emanaba de su caddver.
La frase “olor de santidad” en la hagiografia europea oscilaba en-
tre su significado literal y figurativo. Lo que originalmente parecia
haber sido metaférico —el “olor” siendo el “aire” o la reputacién
de santidad — asumia gradualmente una denotacién bastante literal.
Aparecen en varias biografias de santos menciones a la dulce fragan-
cia que exudaban sus caddveres, en lugar del hedor de putrefaccion
al que estaba destinada el resto de la humanidad. Esto era considera-
do como el primer milagro post mortem que a menudo catalizé una
busqueda de reliquias de la persona asi advertida como candidato
de santidad, y de hecho llegé a constituir el paso imprescindible
para comenzar el proceso de santificacién.” Tal elemento lo incluyé
también Urtassum, como un toque indicativo de la condicién de
santa de Catherine Tekakwitha, aunque todavia no confirmada por
la sede papal.

Pero mucho mds importante era el contexto local en el que se in-
sert la traduccion. Precisamente en este tiempo en el virreinato de
Nueva Espaiia se debatia sobre el establecimiento de un convento para
monjas indigenas. El virrey, Baltazar de Zufiga y Guzmdn, marqués
de Valero, doné una suma considerable para el establecimiento de un
convento en la capital bajo la orden franciscana. El establecimiento
llevaria el nombre de Corpus Christi y debia ser destinado especifica-
mente para mujeres indigenas, hijas de los caciques y otras personas de
importancia. Es pues muy probable que la donacién del virrey refleja-
ra la presion por parte de este grupo todavia influyente y adinerado de
élites indigenas, por ser reconocidos como iguales también en el cam-
po de la doctrina. No obstante, el esfuerzo se considerd considerable-
mente controversial por parte de circulos gobernantes de la Ciudad de

México, de la Audiencia y del cabildo.

79. Graziano, Wounds of Love, p. 80.



LA SEGUNDA VIDA DE CATHERINE, “LA VIRGEN IROQUESA” 255

En la cultura catdlica espaiola el convento tenia un papel simbéli-
co especial como reservorio de la sexualidad femenina blanca. A la vez,
los conventos, con sus varias actividades empresariales, representaban
un poder considerable dentro de las economias locales de las colo-
nias, y asi también podian ejercer una influencia politica innegable.
La insercién de indigenas en tales redes de poder no se consideraba
aceptable por parte de las élites coloniales. Durante los primeros afios
de la evangelizacion de la Nueva Espaiia, los frailes franciscanos —los
primeros misioneros en la regién— coquetearon con la idea de la vida
conventual para las mujeres indigenas, pero pronto la abandonaron
para dirigir sus esfuerzos hacia el adoctrinamiento religioso y la edu-
cacién para la vida hogarefia.®® A través del siglo xvi1 el concepto del
protagonismo espiritual indigena comenzé a fortalecerse. El elogio
de la espiritualidad indigena femenina comenz6 a expresarse bajo la
forma de breves testimonios biogréficos y hagiogrificos que coloca-
ron la figura de las mujeres indigenas en las memorias impresas de las
ordenes religiosas establecidas, para presentar modelos de feminidad
y espiritualidad ejemplares. Pero quedaron las dudas especialmente en
lo que tocé la capacidad de las mujeres nativas de someterse a las reglas
estrictas, y mantener su pureza.

Después de debates y consultas prolongados, la Audiencia se opu-
so al establecimiento del convento, y la posicidn del cabildo quedé
muy suspicaz. Por supuesto, la disputa sobre la supuesta incapacidad
indigena de controlar sus mentes y sus cuerpos —sea dentro o fuera
de los muros del convento— se referia tanto al género como ala raza,
segin la 16gica de la frontera de género colonial. El foco principal de
los oponentes estaba en las —segtin los textos de la época— indias,
no en los indios; y, mds concretamente, en sus cuerpos. Ni siquiera
los que se oponian al establecimiento del convento indigena dudaban
de algunas cualidades de las mujeres nativas. Las consideraban capa-
ces de hacer trabajo duro y de supervision. Se les adscribia también
la virtud de la humildad. Sin embargo, segtin sus detractores, a las
indias les faltaba otra virtud indispensable: la constancia. Y esta acu-
sacién de inconstancia tenfa un matiz sexual especifico e inequivoco.

80. Véase el resumen detallado por Lavrin, Las esposas de Cristo. La vida conventual
en la Nueva Espaia, que menciona también la presencia esporadica de indigenas
en los conventos; especificamente para el convento Corpus Christi, Muriel de la
Torre, “El convento de Corpus Christi de México”.



256 MARKETA KRIZOVA

Segun los criticos, no se podia confiar en que las mujeres nativas
se mantuvieran castas y célibes. De hecho, el mismo término mujer
india ya implicaba impureza sexual para la mayoria de las élites co-
loniales.

Pero Baltazar de Zuadiga y Guzmadn, en este momento ya termi-
nado en su posicion de virrey y presidiendo el Consejo de Indias en
Sevilla, obtuvo un edicto real que anulaba la decision de la Audiencia,
y el convento del Corpus Christi abrid sus puertas a las monjas indige-
nas en 1724.%! La traduccidn de la biografia de Catherine Tekakwitha,
publicada en el mismo afio, puede ser considerada, en este contexto,
mds como un panfleto politico que como una simple hagiografia. El
prefacio del libro afirmaba muy claramente que el objetivo de la pu-
blicacién era refutar los argumentos contra las monjas indigenas, y
defender su capacidad de “seguir vida, y camino espiritual”.®? Con-
tenia el librito también una serie de apéndices, entre ellos el “punto
apologético” por Juan Ignacio de Castorena y Ursua, vicario general
de los indios de Nueva Espaifia, de nuevo defendiendo la capacidad
espiritual de mujeres nativas. Negar a las mujeres indigenas la posibi-
lidad de profesar seria negar el poder infinito de la gracia de Dios y su
capacidad para cambiar cualquier cualidad de la naturaleza humana.®
También se incluyeron breves perfiles de algunas indias piadosas de
México. Pero estas aparente no eran suficientes para el debate. Lo mds
importante, y el foco de la polémica, quedd en la narrativa de vida y
muerte de Catherine Tekakwitha. Exdtica como sea la historia de la
virgen iroquesa, se presentd a través de ella el poder de la gracia de
Dios para lograr la perfeccion incluso dentro de esta porcién de la
humanidad. Dio prueba de que las mujeres indigenas de veras eran
capaces de mantener la virginidad durante toda su vida. El género de
la biografia sagrada tenfa un peso y una autoridad que lo convertian
en un instrumento ideal para reconfigurar los supuestos ontolégicos
sobre la naturaleza de las mujeres indias.

Una prueba del conocimiento general de esta mujer ejemplar la
ofrecié el texto del misionero jesuita alsaciano en California, Juan Ja-
cob Baegert, Noticias de la Peninsula Americana de California. Fue

81. Greer, “Iroquois virgin”, pp. 236-237.
82. Urtassum, La gracia triunfante, Aprobacidn, s. p.
83. Urtassum, La gracia triunfante, Punto apologético, s. p.



LA SEGUNDA VIDA DE CATHERINE, “LA VIRGEN IROQUESA” 257

escrito y publicado (en alemin) en Europa, después de que los jesuitas
fueron expulsados de todos los territorios espafioles en 1767. El texto
representa una invaluable fuente en lo que toca tanto a la vida en las
misiones californianas como al discurso jesuita acerca de los indige-
nas americanos. Baegert en general manifest6 una postura demasiado
critica hacia los indigenas, en especial hacia las mujeres nativas. “En
todos estos vicios y maldades, las mujeres no se portan mejor que los
hombres; al contrario, tal vez los exceden en su desverglienza y falta
de devocidn, formando asi un contraste con todas las mujeres de todo
el resto del mundo”. Pero, concedié el misionero, “sin hacer mencién
de otros muchos ejemplos, naciones o misiones, [...] la santidad de una
Catarina Tekakovita, cuya tumba resplandece, por sus muchos mila-
gros, en el Canadd, y la firmeza de muchos otros, también del sexo
femenino, en los crueles martirios de la hoguera, en medio de los mas
bestiales iroqueses, nos deben ser prueba suficiente de que la semilla
de la Divina Palabra y el sudor de los trabajadores evangélicos, no sélo
dan fruto, sino fruto céntuplo, también en los campos mds estériles de
América y aun en las regiones mds apartadas”.** En apariencia, la bio-
grafia de Catherine Tekakwitha era generalmente conocida entre los
jesuitas. La mujer indigena se torn6 en modelo universalmente aplica-
ble de piedad y castidad femeninas en el contexto de América colonial.

CONCLUSIONES

Catherine Tekakwitha es, sin duda, la mujer indigena sobre la que se
produjo una enorme cantidad de textos, tanto inmediatamente des-
pués de su muerte como en los siglos siguientes. Aparentemente, se
ofrece asi a las historiadoras y los historiadores una figura histérica
cuya vida es detalladamente documentada y que puede ser considerada
como portavoz de otras muchas neéfitas nativas que han permanecido
andnimas, que literalmente tenfan que poner sus cuerpos en tortura
porque se les neg6 la voz en el nuevo sistema colonial. Pero en reali-
dad Catherine se queda muda. Las palabras las ponen en su boca los
misioneros, y tanto sus opiniones como sus restos corporales han sido

84. Baegert, Noticias de la Peninsula Americana de California, pp. 116-117. Para Bae-
gert véase también el capitulo de Monika Breni$inovi en el presente volumen.



258 MARKETA KRIZOVA

objetos de manipulacidn. Ya que su vida en la misién fue muy breve,
ni siquiera existen menciones inconscientes en la documentacion je-
suita. Todos los textos sobre ella, todas sus supuestas motivaciones
y metas que determinaba para si misma presentadas en estos textos
no solamente fueron producidos a propdsito, con el claro objetivo de
construir una imagen de mujer que respondiera a la moral y a las exi-
gencias de la ideologia misional. No solamente los acontecimientos
de la vida de Catherine Tekakwitha fueron recordados por otros, sino
producidos dentro del sistema de masculinidad hegeménica misional
que se basaba en el control tanto de los cuerpos de las neéfitas indi-
genas como las narrativas sobre ellas. Esto se demuestra claramente a
través de la traduccion de su biografia para Nueva Espaiia.

Como ya se explico en el capitulo dedicado a las mujeres indige-
nas en las misiones jesuitas del norte de la Nueva Espaiia, las neéfitas
empleaban un amplio espectro de estrategias para afrontar la presién
masculina de los misioneros y todo el sistema colonial, para contrape-
sar las limitaciones que les imponia la frontera de género en las dreas
de la religidn, la cultura e incluso también en la economia. El caso de
la misién Kahnawake ofrece otro ejemplo de la agencia femenina in-
digena, la que se centrd en sus propios cuerpos, sacindoles —a costa
de autotormentos severos— de la vigilancia y control de parte de los
misioneros. Pero su interpretacion al fin y al cabo qued6 en las manos
y las plumas de los hombres blancos. Estos les dieron voz a las mujeres
indigenas, y manipularon esa voz para contar sus propias versiones de
la historia y corroborar sus propias intenciones.





