
V. 
La segunda vida de Catherine, 
“la virgen iroquesa”, en los textos 
jesuitas

Markéta Křížová

Resumen

El capítulo se enfoca en la neófita indígena de Canadá Catherine 
Tekakwitha (1658-1680) y en su imagen en las fuentes jesuitas. Se 
explorará cómo sus representaciones estaban moldeadas por las 
agendas de los autores y las convenciones de la hagiografía católica. 
Se analizarán los procesos de translación cultural bidireccional que 
tuvieron lugar no solo en Canadá, sino también en Nueva España, 
donde el caso de Catherine fue usado como argumento en debates 
sobre las capacidades intelectuales y morales de las mujeres indí-
genas.

Palabras clave: misiones jesuitas; Canadá; Nueva España; Catherine 
Tekakwitha; siglos xvii y xviii.

Introducción

En su breve pero inspirador texto sobre los santos barrocos, Peter 
Burke consideró a estas personas como dignas de interés para los his-
toriadores de la cultura de la Edad Moderna temprana “no solamente 
porque muchos de ellos fueron interesantes individuos, sino porque, 
como otros héroes, reflejan los valores de la cultura en la que están 

https://doi.org/10.31819/9783968697444_005

07-Historia oculta_Krizova.indd   223 27/1/26   10:51

https://doi.org/10.31819/9783968697444_005


224 MARKÉTA KŘÍŽOVÁ

percibidos bajo la luz heroica”.1 En respuesta al incentivo de Burke, el 
presente texto toma como base uno de los casos de fabricación de un 
santo —aunque, sin éxito en el tiempo cuando tuvo lugar— en el con-
texto específico de la situación colonial.2 Concretamente, se centrará 
en las misiones jesuitas en el área de los Grandes Lagos de Norteamé-
rica y en una figura muy conspicua de esta etapa de la historia colonial 
del continente americano, llamada por los cronistas jesuitas la “vir-
gen iroquesa”,3 que dejó huellas en la documentación colonial bajo 
el nombre de Catherine Tekakwitha (ca. 1656-1680).4 La neófita de la 

1.	 Burke, “How to be a Counter-Reformation Saint”, p. 48.
2.	 Además del ensayo de Burke sobre la construcción de los santos de la Contra-

rreforma, se alude aquí a otro texto del mismo autor, Burke, Fabrication of Louis 
XIV, en el que el autor analizó las imágenes de las que se construyó la representa-
ción pública del rey francés.

3.	 El nombre “iroqués”, tanto como el de “hurón” y otros, son etiquetas impuestas 
a los grupos amerindios desde fuera, por los europeos que los encontraron por 
primera vez durante el periodo colonial. A pesar de que en la historiografía de hoy 
día, es común el uso de etnónimos culturalmente sensibles (que en el caso de los 
“iroqueses” sería “haudenosaunee”, o en la nueva ortografía “hodinöhsö:ni”), he 
decidido adoptar las denominaciones empleadas por los propios jesuitas. En esto, 
sigo a True, Masters and Students: Jesuit Mission Ethnography in Seventeenth-
Century New France, pp. xvi-xvii, que explica su decisión por el hecho de que 
los nombres que los observadores europeos daban a los grupos indígenas eran 
parte de sus representaciones dentro del universo mental propio. Así, se enfatiza 
el papel mediador que los misioneros jesuitas desempeñaban entre las culturas 
amerindias y los académicos modernos que buscan comprenderlas. Por supues-
to, esas percepciones y representaciones no siempre correspondían a cómo esos 
grupos indígenas se percibían a sí mismos, pero son precisamente los estereotipos 
europeos el tema principal de este capítulo.

4.	 En el presente documento, se usará consistentemente la variante original del nom-
bre bautismal de esta mujer, “Catherine”. La variante más usada hoy día, “Kate-
ri”, procede de su biografía escrita por Walworth, The Life and Times of Kateri 
Tekakwitha. Según Walworth, era una alteración mohawk del nombre francés, sin 
embargo esta variante nunca aparece en las fuentes de los siglos xvii y xviii. A tra-
vés de la indigenización de su nombre, aunque con gran probabilidad arbitraria, 
Walworth aspiraba a hacer su protagonista más atractiva para los lectores indíge-
nas; y la táctica tuvo éxito. En lo que toca a su nombre original indígena, se usará 
en el presente texto su transcripción más común (Tekakwitha), con la excepción 
de las citas directas que reproducirán las ortografías particulares. Los autores je-
suitas del siglo xvii y xviii comúnmente añadían los nombres indígenas al nombre 
bautismal, para identificar a la persona con precisión, y se seguirá la práctica en el 
presente texto (ya que se mencionan también otras neófitas iroquesas de nombre 
bautismal Catherine). Pero hay que tener en cuenta que algunos historiadores 
dudan de que los propios neófitos indígenas mantuviesen sus nombres originales 

07-Historia oculta_Krizova.indd   224 27/1/26   10:51



225LA SEGUNDA VIDA DE CATHERINE, “LA VIRGEN IROQUESA”

nación de los mohawks murió joven, después de vivir solamente dos 
años en la misión jesuita de San Francisco Javier/Kahnawake, años que 
estuvieron acompañados de duras penitencias y automortificaciones. 
Inmediatamente después de su muerte, Catherine se convirtió en ob-
jeto de veneración espontánea por parte de los habitantes indígenas de 
la misión, pero también de los colonos blancos de Montreal y Quebec. 
Dos misioneros jesuitas escribieron, por separado, detallados reportes 
sobre su vida y muerte que subsecuentemente se hicieron públicos. 
Después de tres siglos, la sede papal consintió su beatificación y algún 
tiempo más tarde, en 2012, su canonización. Catherine Tekakwitha 
es la primera y hasta el momento única mujer indígena americana en 
el panteón católico. Desde su tiempo ha gozado y sigue gozando de 
popularidad, especialmente entre los nativos de Canadá y los Estados 
Unidos. Se continúan publicando copiosos textos dedicados a ella, que 
en la mayoría de los casos —como la igualmente copiosa imaginería 
visual— tienen poco que ver con los eventos que tuvieron lugar en las 
misiones jesuitas de la Canadá francesa.5

Aunque el tema de la apropiación moderna de Catherine Te-
kakwitha es fascinante, el presente capítulo se enfocará exclusivamen-
te en la fase inicial de su construcción, por parte de los autores jesuitas, 
como modelo a seguir para otras mujeres indígenas. En la primera par-
te del capítulo, se buscarán en sus textos informaciones sobre Cathe-
rine y otras mujeres neófitas nativas en las misiones, sobre su agencia 
y sus estrategias de supervivencia material y espiritual, y sus esfuerzos 
por construir nuevas identidades, tanto individuales como colectivas. 
Además, se explorará el grado en que las representaciones de Cathe-
rine Tekakwitha estaban moldeadas por las agendas de los misioneros 
jesuitas y las convenciones de la hagiografía católica, tanto como por 
su esfuerzo de demostrar el éxito de la empresa misional en Canadá. 
En líneas generales, se analizarán los procesos de translación cultural 

como recuerdo de sus identidades previas. El debate sobre si Catherine continuase 
su autoidentificación como Tekakwitha, mujer del clan tortuga, y si es apropia-
do usar simultáneamente ambos nombres en la etapa de su vida en la que ya era 
cristiana fue abierto por Holmes, Symbol Tales: Paths Towards the Creation of a 
Saint, p. 241.

5.	 De las numerosas biografías, la más exhaustiva y crítica es la de Greer, Mohawk 
Saint: Catherine Tekakwitha and the Jesuits. La veneración moderna la explora 
Vecsey, Paths of Kateri’s Kin.

07-Historia oculta_Krizova.indd   225 27/1/26   10:51



226 MARKÉTA KŘÍŽOVÁ

bidireccional que tomaban parte en este proceso de construcción de la 
idealizada “virgen iroquesa” de los textos jesuitas. 

Buscando inspiración en otro texto de Peter Burke, se estudiarán 
los esfuerzos de varios actores históricos no solamente por entender la 
realidad extranjera a ellos/ellas, expresarla en palabra y acción (y, tam-
bién por textos e imágenes), sino negociar tales conceptos e ideas que, 
en esencia, eran intraducibles; en breve, se analiza el proceso de tra-
ducción cultural y la constante descontextualización y recontextuali-
zación de varios aspectos de la vida, ideología y cultura en otras partes 
del sistema colonial.6 Los mecanismos de selección y construcción de 
modelos católicos a seguir que tomaban lugar dentro del contexto de 
la colonización del continente americano ofrecen amplio material para 
estudiar los sistemas socioculturales en varias partes del Nuevo Mun-
do. Aquí, los discursos europeos necesariamente se acomodaban a las 
condiciones locales; a pesar del esfuerzo homogeneizante postridenti-
no, la ortodoxia católica se enriquecía por nuevos motivos. Y precisa-
mente desde este ángulo se analizarán las representaciones jesuitas de 
Catherine, no solamente en Canadá, sino también en Nueva España, 
donde a través del siglo xviii su caso fue usado como argumento en 
debates y rivalidades muy locales.7

Las misiones jesuitas en Canadá y reportes sobre ellas

La empresa misional jesuita en Canadá francesa en los siglos xvii y 
xviii fue a la vez muy similar y muy distinta a las misiones de la mis-
ma orden en la América española, en las que se centró mi capítulo 
previo de este volumen. Era similar, porque se desarrolló dentro del 
concertado esfuerzo de la Iglesia católica de contrapesar las pérdidas 
ocasionadas por la Reforma protestante, y promover su propia obra 

6.	 Peter Burke, “Cultures of Translation in Early Modern Europe”. Véase también el 
excelente volumen de Maitland, What is Cultural Translation, que —enfocándose 
en especial en la situación actual de globalización en marcha— afirma la necesidad 
de prestar atención al entendimiento de particularidades culturales en otros con-
textos culturales; también resume la historiografía del concepto y su diverso uso 
en la historia y la antropología. 

7.	 En el capítulo VII, de Lillyam Rosalba Espinosa González, se revisan tangen-
cialmente otros procesos de representación de la santidad femenina en América 
colonial.

07-Historia oculta_Krizova.indd   226 27/1/26   10:51



227LA SEGUNDA VIDA DE CATHERINE, “LA VIRGEN IROQUESA”

de reforma social y espiritual a través de los nuevos conversos, que en 
sus ojos carecían de los vicios de los cristianos europeos.8 Era distinta, 
porque se realizaba en estrecha relación con la colonización france-
sa, cuyo tema dominante no era la conquista armada del territorio, 
sino el comercio. Como se explicó en la introducción, la coloniza-
ción francesa se basaba, en especial, en el comercio de pieles, y los 
colonizadores seguían las rutas comerciales ya establecidas por los in-
dígenas. Por esto, los habitantes nativos eran instigados por colonos 
franceses a continuar su vida nómada de caza, en vez de ser forzados 
a la sedentarización y a la aculturación.9 Los jesuitas no entraron al 
interior de Nueva Francia bajo la protección de las tropas militares y 
tampoco como agentes de transformación total de la vida cotidiana. 
Sus neófitos no estaban destinados a convertirse en fuerza de traba-
jo imprescindible para el estado colonial. La obra misional dependía 
mucho más de la cooperación activa con los indígenas, y en especial 
en tener asistentes de ambos sexos que catequizaban desde su propia 
iniciativa y en sus propias lenguas, organizaban grupos de oración y 
ofrecían ayuda material a los nuevamente llegados a los asentamientos 
misionales.10

La caza de pieles ocasionó profundos cambios demográficos, ya 
que etnias enteras se trasladaban en busca de los territorios de caza, 
o eran desplazados bajo la presión de competidores más poderosos 
de otras naciones. Hubo también consecuencias para la vida cotidia-
na de los indígenas nativos. La rivalidad por los mercados y por los 
territorios de caza traían consigo inestabilidad política e incremento 
de choques militares, hechos muy destructores debido a las armas de 
fuego accesibles a los combatientes. Gracias al intenso intercambio, la 

8.	 Los esfuerzos socio-reformistas de los jesuitas en Canadá, contrapuestos a la 
empresa jesuita en Japón, la estudió en detalle Abé, The Jesuit Mission to New 
France: A New Interpretation in the Light of the earlier Jesuit Experience in 
Japan.

9.	 Ray, Indians in the Fur Trade: Their Roles as Trappers, Hunters, and Middlemen 
in the Lands Southwest of Hudson Bay, 1660-1870; Gilman, Where Two Worlds 
Meet: The Great Lakes Fur Trade. La interpretación original de la participación 
entusiasta de los indígenas en la caza de pieles, como venganza por las prime-
ras epidemias de enfermedades europeas, la ofrece Martin, Keepers of the Game: 
Indian-Animal Relationships and the Fir Trade.

10.	 Greer, “Introduction: Native North America and the French Jesuits”; Cushner, 
Why Have You Come Here? Jesuits and the First Evangelisation of Native Amer-
ica, pp. 149-169.

07-Historia oculta_Krizova.indd   227 27/1/26   10:51



228 MARKÉTA KŘÍŽOVÁ

cultura material se enriquecía con herramientas de metal, textiles, nue-
vos tipos de víveres, incluyendo bebidas alcohólicas. El contacto con 
los europeos causó repetidas erupciones de epidemias. Los misioneros 
jesuitas fueron testigos de todos estos cambios, y a veces participa-
ban en ellos directamente, ya que los asentamientos misionales muy a 
menudo se establecían cerca de los puestos comerciales, para aprove-
charse de la presencia de numerosos indígenas de varias naciones que 
pasaban por estos lugares, e incluso se financiaban parcialmente de los 
procedentes del mercado.11

La mayoría de los habitantes indígenas del noreste compartía ras-
gos culturales fundamentales. Sus economías de subsistencia antes 
de la llegada de los europeos combinaban la agricultura, la caza y la 
pesca. La guerra desempeñaba un papel prominente en la cultura de 
todas las etnias de la región. Otra importante característica cultural 
era la variada vida ceremonial, en la que dominaban rituales en honor 
a diversos espíritus de plantas y animales. Hubo dos grupos lingüís-
ticos principales, los hablantes de lenguas iroquesas y de las algon-
quinas. Los iroqueses se componían de dos grupos dominantes, los 
propios iroqueses —llamados iroquois por los franceses— y los hu-
rón. De hecho, ambos términos denotaban confederaciones que con 
gran probabilidad se formaron ya antes de la llegada de los colonos 
europeos al territorio de Canadá. Las naciones que participaban en 
estas mantenían su independencia en los asuntos cotidianos, pero sus 
líderes se reunían para tomar decisiones que afectaban a todos los 
miembros.12

Hubo cuatro naciones13 en la confederación hurón, y cinco en la 
iroquesa (cada nación estaba dividida en clanes: tortuga, oso, etc.). 

11.	 El libro clásico de Hunt, The Wars of the Iroquois, describió a los jesuitas como 
agentes en la caza de pieles que exploraban el potencial de los territorios para 
Francia. Trigger, The Children of Aataentsic: A History of the Huron People 
to 1660, ofreció una interpretación más moderada, pero sí admitió la importancia 
de la caza y trata de pieles para la expansión del sistema misional jesuita. Interpre-
tación más detallada, que añadió a los intereses comerciales también las ambicio-
nes políticas de los reyes franceses y a la vez los objetivos de reforma social de los 
jesuitas. Véase también McShea, Apostles of Empire: The Jesuits and New France.

12.	 Véase un resumen detallado de la cultura y composición étnica en la región en 
White, The Middle Ground: Indians, Empires, and Republics in the Great Lakes 
Region, 1650-1815.

13.	 El término “nación” se usaba con frecuencia en las fuentes francesas e inglesas 
del periodo colonial, y de estas fue tomado por los historiadores modernos. No

07-Historia oculta_Krizova.indd   228 27/1/26   10:51



229LA SEGUNDA VIDA DE CATHERINE, “LA VIRGEN IROQUESA”

Durante gran parte del periodo colonial las dos confederaciones esta-
ban enemistadas y chocaban con varias de las etnias de lenguas algon-
quinas del área de los Grandes Lagos y el valle del río San Lorenzo. 
Las naciones hurón se caracterizaban por una más marcada homoge-
neidad cultural y lingüística, y por esto las fuentes contemporáneas, 
incluyendo los reportes jesuitas, en la mayoría de los casos se refie-
ren genéricamente a los hurón como si fuesen una entidad única. En 
contraste, se identificaban en las fuentes las cinco naciones iroquesas 
distintas: mohawks, oneidas, onondagas, cayugas y senecas. Estas vi-
vían por separado, y también sus relaciones con los colonos franceses 
durante el siglo xviii se desarrollaban de modo diferente. De más re-
levancia para los franceses eran los mohawks, que vivían más cerca a 
sus asentamientos en el valle del río San Lorenzo, pero que también 
mantenían relaciones de comercio con los ingleses y holandeses al sur. 
Con los colonos franceses cooperaban los hurón que en la primera 
mitad del siglo xvii asumieron el papel central en la caza de pieles, y 
también varias de las etnias algonquinas.14

Consecuentemente, los jesuitas también se centraban, en la fase 
inicial de su presencia en Nueva Francia, en los hurón, y se apro-
vechaban de las alianzas económicas y políticas existentes para ex-
pandir sus misiones. Establecieron numerosos asentamientos entre 
los hurón, pero esta etapa de la empresa misional canadiense termi-
nó de modo abrupto cuando los ataques iroqueses concertados en 
la década de 1640 aniquilaron la confederación hurón, y con ellos 
también a las misiones.15 En las dos décadas subsecuentes, hubo ata-
ques de revancha por parte de los franceses, hasta que en la década 
de 1660 las naciones iroquesas sucesivamente firmaron tratados de 

solamente se evita así el uso del término “tribu”, que en la actualidad se considera 
inapropiado como categoría analítica. Véase sobre este tema Kapman, “Orang-
utans, Tribes, and Nations: Degeneracy, Primordialism, and the Chain of Being”. 
Lo que es más importante es el hecho de que las unidades político-culturales de 
los iroqueses cumplen estrechamente con la definición estándar de “nación”, al 
ser comunidades monolingües que habitaban un territorio claramente delimitado, 
tenían un sistema político aceptado por todos sus miembros, además de líderes 
elegidos y comúnmente respetados, así como un sentido de origen e historia com-
partida. Un ejemplo de uso en las fuentes de la época lo ofrece Brandão (ed. y 
trad.), Nation Iroquoise: A Seventeenth-Century Ethnography of the Iroquois.

14.	 Greer, “Introduction”, pp. 8-9.
15.	 Trigger, The Children of Aataentsic.

07-Historia oculta_Krizova.indd   229 27/1/26   10:51



230 MARKÉTA KŘÍŽOVÁ

paz con los franceses y sus aliados indígenas algonquinos. Los jesui-
tas lograron persuadir a algunos mohawks, que comenzaron a sufrir 
las consecuencias negativas de la presencia europea, las guerras, las 
epidemias y el consumo de alcohol, a aceptar la religión católica y a 
asentarse en comunidades misionales que los jesuitas fundaron en las 
vecindades de Montreal. Fue precisamente a una de estas misiones, 
llamada San Francisco Javier, pero conocida con el nombre iroqués 
de Kahnawake, a la que llegó en 1677 una mujer joven, bautizada 
con el nombre de Catherine por un jesuita que visitó su pueblo natal 
brevemente.16

Como en el caso de las misiones españolas, los jesuitas de Cana-
dá enviaban regularmente sus cartas y reportes a Roma y también 
a Francia. Además de servir para la coordinación interna de las ac-
tividades de la Compañía, la selección de estos reportes se editaba 
e imprimía anualmente en lengua francesa, para fortalecer la imagen 
pública jesuita en la madre patria e incrementar el interés de los patro-
nes en apoyar financieramente a las misiones. Hoy día, estos reportes 
son una imprescindible fuente de información sobre la fase inicial de 
la misión. Sin embargo, los historiadores son también conscientes de 
numerosos problemas que impiden su interpretación. Entre otros, 
hay que tomar en cuenta el carácter unísono de los documentos, ya 
que carecen completamente de la voz indígena (o en otros, que las 
palabras que les ponen en la boca provienen de los mismos autores 
jesuitas). Obraban también las limitaciones culturales a través de las 
que ellos veían e interpretaban las realidades del Nuevo Mundo. Al 
fin y al cabo, sus reportes eran de carácter literario, respondiendo 
a los géneros de la época (libros de viajes, hagiografías, sermones, 
etc.).17 Los textos originales escritos por los misioneros sobre el te-
rreno, que en la mayoría de los casos no se conservaron hasta hoy 

16.	 Para el establecimiento de las primeras misiones mohawks, véase Blanchard, “To 
the Other Side of the Sky: Catholicism at Kahnawake, 1667-1700”. La llegada de 
Catherine a Kahnawake (y su bautismo que tuvo lugar poco antes) se menciona 
en su biografía: Chauchetière, La Vie de la B. Catherine Tegakouita, pp. 58-76; 
también en la carta de Pierre Cholenec en Lettres edifiantes et curieuses, vol. 12, 
pp. 138-139.

17.	 Para el intercambio de las cartas dentro de la Compañía de Jesús, véase mi capítulo 
anterior en el presente volumen, y también el de Monika Brenišínová sobre Ignaz 
Tirsch. Para la difícil interpretación de fuentes coloniales y sus inspiraciones lite-
rarias, los capítulos de Lillyam Rosalba González Espinosa y Anna Libánská.

07-Historia oculta_Krizova.indd   230 27/1/26   10:51



231LA SEGUNDA VIDA DE CATHERINE, “LA VIRGEN IROQUESA”

día, eran editados múltiples veces antes de ser impresos en Francia; y 
las subsecuentes generaciones de misioneros tomaban estas publica-
ciones como modelos a imitar.18 A la vez, los reportes eran leídos y 
comentados en Francia y otras partes de Europa, tanto por miembros 
del clero como por los laicos y dejaron huellas importantes y durade-
ras en el conocimiento europeo de las culturas amerindias.19 La edi-
ción bilingüe de Reuben Thwaites de principios del siglo xx abrió las 
relaciones de Canadá para el estudio histórico, y aunque en algunos 
casos es problemática (ya que Thwaites no era historiador profesio-
nal), sigue siendo imprescindible y será usada como fuente principal 
en el presente capítulo.20

Mujeres ejemplares y el fervor religioso inquietante

Aunque también la penetración francesa en el interior americano fue 
acompañada por una violencia considerable, no existía en Canadá una 
frontera militar equivalente a la que había en el norte de Nueva Espa-

18.	 Los varios estratos de edición en los reportes de los jesuitas de Canadá los ana-
lizó True, “From Manuscript to Jesuit Relation in New France: The Case of the 
Torture and Death of Jean de Brébeuf and Gabriel Lalemant”; las inspiraciones 
literarias, True, “Travel Writing, Ethnography, and the Colony-Centric Voyage 
of the Jesuit Relations from New France”. Véase la interpretación literaria de los 
reportes en Goodard, “Canada in Seventeenth Century Thought: Backwater or 
Opportunity?”. Detallados análisis lingüísticos y estructurales que hacen posible 
descifrar los significados ocultos en los diccionarios y otros documentos jesuitas 
cita Trigger, “Preface to the 1987 Reprinting”, pp. xiii-xiv.

19.	 Greer, “Introduction”, p. 15.
20.	 Thwaites (ed.), The Jesuit Relations and Allied Documents: Travels and Explora-

tions of the Jesuit Missionaries in New France 1610-1791. (Se citará en adelante este 
fuente principal, según el uso común de la historiografía sobre misiones jesuitas 
en Canadá, como JR.) La edición profesional de Campeau (ed.), Monumenta No-
vae Franciae (dentro del extenso proyecto Monumenta Historica Societatis Iesu), 
cubre documentos hasta el año 1661, por lo que no se puede aprovechar para el 
estudio del periodo en el que vivía Catherine Tekakwitha. La comparación de 
las dos ediciones fue hecha por True, “Is It Time for a New Edition of the Jesuit 
Relations from New France? Campeau vs. Thwaites”,. Además, se publicaron 
los textos relativos a la vida de Catherine, en ocasión al comienzo de proceso de 
su beatificación, Holland (ed.), The Positio of the Historical Section of the Sacred 
Congregation of Rites on the Introduction of the Cause for Beatification and Can-
onization and on the Virtues of the Servant of God Katherine Kekakwitha, the 
Lily of the Mohawks.

07-Historia oculta_Krizova.indd   231 27/1/26   10:51



232 MARKÉTA KŘÍŽOVÁ

ña. Pero sí, como se verá en el presente capítulo, existía una frontera 
colonial cultural y con ella, una frontera de género. Como en otras 
regiones coloniales las barreras de discriminación y desprecio se esta-
blecían no solamente entre los colonizadores y los colonizados, sino 
también dentro de las mismas sociedades indígenas. El cambio de re-
laciones entre varones y mujeres, y el progresivo desfavorecimiento de 
mujeres en sistemas políticos y económicos, no era ocasionado sola-
mente por la imposición, aunque no violenta, de las jerarquías sociales 
europeas en los territorios bajo la influencia francesa y jesuita. En pri-
mer lugar, obraba la creciente dependencia de economías indígenas en 
la caza de pieles que causó también cambios en la división del trabajo 
entre los sexos. 

Antes de la llegada de los europeos, tanto en los grupos algon-
quinos como en los iroqueses, los hombres y las mujeres mantenían 
responsabilidades soberanas pero interdependientes dentro de sus 
respectivas esferas. Los hombres cazaban y tomaban parte en expedi-
ciones guerreras, las mujeres procesaban la caza, cultivaban los cam-
pos, recolectaban los frutos del bosque, cuidaban las casas y fabri-
caban los utensilios que los hombres necesitaban para la caza (como 
canoas), tanto como la ropa y otros artículos. Los maridos aportaban 
los productos de su caza a las familias extensas de sus esposas. No 
obstante, el traslado hacia la caza de pieles y la economía monetaria 
trajo consigo la devaluación de las contribuciones femeninas a la eco-
nomía. La importancia de la agricultura y de la producción artesanal 
doméstica decayó y fue remplazada por la compra de víveres, utensi-
lios y textiles europeos, compras que se hacían a partir de las ganan-
cias de la venta de pieles, es decir, de una esfera de actividad mascu-
lina. Consecuentemente, la posición de las mujeres en las jerarquías 
sociales empeoraba progresivamente. Antes eran las productoras de 
estos objetos, pero con la transición a la economía de pieles solamente 
eran las receptoras de las ganancias de sus parejas.21 Otro importan-
te aspecto en las relaciones de género en las comunidades indígenas 
fue el creciente porcentaje de cautivos, la mayoría de ellos de sexo 
femenino, como una de las consecuencias de las numerosas guerras 

21.	 Estos mecanismos son descritos en detalle en Van Kirk, Many Tender Ties: Wom-
en in Fur Trade Society, 1670-1870; Podruchny, Gleach y Roulette, “Putting Up 
Poles: Power, Navigation and Cultural Mixing in the Fur Trade”.

07-Historia oculta_Krizova.indd   232 27/1/26   10:51



233LA SEGUNDA VIDA DE CATHERINE, “LA VIRGEN IROQUESA”

intertribales que se intensificaron en el periodo colonial. Aunque en 
general todas las naciones del área de los Grandes Lagos se manifes-
taban dispuestas a integrar los cautivos y sus descendientes en sus 
propias comunidades, y el ritual de pasaje de adopción supuestamen-
te remplazaba todas las identidades y obligaciones sociales previas 
con las nuevas; aun así, muchas experimentaban marginalización y 
humillación.22

Muchas de las cautivas hurón y algonquinas de las décadas entre 
1640 a 1680 eran cristianas. Las narrativas sobre estas cristianas neó-
fitas que se aferraron a la fe católica aún después de su adopción por 
los mohawks, pese a la ausencia de los curas para guiarlas y pese a las 
obstrucciones de sus captores, aparecían repetidamente en las cartas y 
reportes jesuitas. Tomando en cuenta la indudable estilización de estos 
testimonios, es tentador buscar similitudes con las narrativas hagio-
gráficas medievales y también con la propaganda católica postriden-
tina en las que dominaba el topos de la perseverancia femenina en la 
fe como la virtud más alabable. Tal interpretación de los testimonios 
jesuitas, sin embargo, convierte a los misioneros en meras víctimas de 
los discursos e imaginerías dominantes de su época, altera su capaci-
dad propia de observación; y priva de agencia a las mismas mujeres 
indígenas.23

En contraste, si admitimos la posibilidad de que estos testimonios 
fuesen verosímiles, aunque sí marcados por el estilo literario, nos da la 
posibilidad de enfocarnos en complejos procesos de translación cul-
tural que tenían lugar dentro de las confusas confrontaciones polí-
ticas, económicas y culturales que acompañaban la colonización del 
continente americano. Por un lado, los jesuitas, en especial en la parte 
inicial de la penetración a las nuevas regiones, se enfocaban, en su cate-
quesis, en mujeres y niños, para establecer firmes bases para su trabajo 
subsecuente. En Canadá, esta estrategia se intensificó a causa del he-
cho de que los hombres estaban ausentes de los campos por periodos 
prolongados debido a las expediciones de caza, y los jesuitas rara vez 
tenían la posibilidad de seguirles.24 Sin embargo, dejando al lado esta 

22.	 White, The Middle Ground, pp. 18-19.
23.	 Los jesuitas eran, a pesar de su bagaje cultural y sus perjuicios, agudos observa-

dores capaces de describir, y a veces entender, las complejas realidades extrañas, 
como lo ha señalado repetidamente Greer, “Introduction”.

24.	 Cushner, Why Have You Come Here?, pp. 155-156.

07-Historia oculta_Krizova.indd   233 27/1/26   10:51



234 MARKÉTA KŘÍŽOVÁ

Fig. 38. Francesco Giuseppe Bressani, Mapa Novae Franciae accurata 
delineatio con mujeres indígenas rezando, Macerata, 1657, Biblioteca del 

Congreso, Fuente: https://www.loc.gov/item/00561829/.

07-Historia oculta_Krizova.indd   234 27/1/26   10:51

https://www.loc.gov/item/00561829/


235LA SEGUNDA VIDA DE CATHERINE, “LA VIRGEN IROQUESA”

preferencia de los misioneros, es muy probable que hubiera un inte-
rés particular de las mujeres indígenas en trasladarse a las misiones, y 
por esto desempeñaron un papel importante en el establecimiento y 
funcionamiento de las misiones jesuitas en el valle del San Lorenzo.25 
Igualmente probable es el hecho de que sus razones para convertirse y 
para involucrarse activamente en el proselitismo católico y en el fun-
cionamiento económico y social de las misiones no eran las que ponían 
en sus bocas los cronistas jesuitas, sino que más bien conformaron el 
significado de la predicación cristiana a través de su propia lógica cul-
tural. Esto no debe contradecir la opinión del etnohistoriador James 
Axtell, quien en su ensayo del año 1992 expresó su convicción de que 
las conversiones indígenas eran “sinceras”.

Los hurón y los mohawks, según Axtell, eran “capaces de dar un 
paso decisivo desde sus antiguas religiones hacia la nueva, sin engañar-
se a sí mismos ni a los misioneros”, y así “satisfacían sus necesidades 
emocionales en el mundo que se había vuelto cada vez más caótico 
para ellos”.26 En contraste, Carole Blackburn estaba convencida de 
que los indígenas subvirtieron activamente el significado de lo que les 
enseñaban los misioneros.27 Pero ambos autores concuerdan en que 
la conversión cristiana fue el resultado de una intensa comunicación 
transcultural. 

Los reportes jesuitas refieren en repetidas referencias, en la incli-
nación de las mujeres indígenas hacia la vida comunitaria. En su carta 
de octubre de 1682, Claude Charchutière indicó que las neófitas de 
Kahnawake buscaban inspiración en el recinto católico de las ursu-
linas en Montreal. “La vida religiosa les atraía, y consecuentemente 
tres de ellas formaron una asociación para establecer una especie de 
convento”.28 Pero los misioneros no consideraron todavía el momen-
to “propicio”,29 en palabras de Charchutière. Es decir, los jesuitas no 
estaban convencidos de que las indígenas fuesen capaces de cumplir 

25.	 La influencia de mujeres en instigar a miembros de sus familias para trasladarse a 
la misión fue subrayado por el misionero Jacques Bigot en su carta del 24 de junio, 
1681, JR 62, p. 25. 

26.	 Axtell, After Columbus: Essays in the Ethnohistory of Colonial North America, 
pp. 100-120.

27.	 Blackburn, Harvest of Souls: The Jesuit Missions and Colonialism in North Amer-
ica, 1632-1650.

28.	 Carta de Claude Chauchetière, 14 de octubre de 1682, JR 62, p. 175.
29.	 Carta de Claude Chauchetière, 14 de octubre de 1682, JR 62, p. 175-176.

07-Historia oculta_Krizova.indd   235 27/1/26   10:51



236 MARKÉTA KŘÍŽOVÁ

con todas las reglas y preceptos de las monjas. Este manifiesto escep-
ticismo hacia las capacidades espirituales de las mujeres indígenas eran 
casi universales en el ambiente colonial de América (y, como se verá, 
prorrumpió también en la Nueva España de la década de 1720, cuando 
la historia de Catherine Tekakwitha se tradujo al español). A causa 
de su desconfianza, los jesuitas repudiaron el esfuerzo de las muje-
res de Kahnawake. Pero, según concluye Charchutière, a pesar de no 
establecer el claustro, las mujeres continuaban en su mantenimiento 
voluntario de la castidad, y también trabajaban juntas y compartían 
los productos de su trabajo.

Este breve reporte revela varias facetas de la convivencia jesuita-
indígena y el esfuerzo de los misioneros por controlar detalladamente 
las vidas de las neófitas, tanto como su inherente falta de confianza 
en ellas. El motivo de la abstinencia sexual, clave para los conventos 
como instituciones, y el esfuerzo de la mujer por controlar su carne lo 
encontramos en Canadá en ambos lados de la frontera cultural. Era, 
por supuesto, dominante en la hagiografía y la literatura moralizadora 
europea de la época.30 Pero también los iroqueses y algonquinos se 
aprovechaban de la abstinencia sexual como fuente de poder espiri-
tual. La abstinencia sexual temporal era uno de los pasos preparativos 
para la guerra y para la caza.31 Las vírgenes desempeñaban un papel 
importante en algunos de los rituales iroqueses. Lo que sí chocaba 
con la cultura tradicional iroquesa era el concepto del celibato per-
petuo, o más bien, de la vida por separado de una o varias mujeres. 
En las sociedad iroquesa, no era posible que mujer u hombre viviesen 
solos. Siempre hubo necesidad de la convivencia con una pareja del 
otro sexo, ya que las tareas laborales masculinas y femeninas estaban 
completamente separadas, y así hombres o mujeres solteros no podían 
asegurar para sí mismos los víveres y otras necesidades vitales. La con-
vivencia de hombre y mujer que representaba la base de la economía 
tradicional no necesariamente tenía contenido sexual, ya que podían 
vivir bajo un mismo techo y trabajar para ganarse la vida un hermano 
y una hermana, o un padre y su hija. Pero siempre cada uno de la pa-
reja cumplía tareas específicas de su género. Esto, como ya se explicó, 

30.	 Graziano, Wounds of Love: The Mystical Marriage of Saint Rose of Lima; Bynum, 
Holy Feast and Holy Fast: The Religious Significance of Food to Medieval Women. 
Véase el capítulo de Lillyam Rosalba González Espinosa en este volumen.

31.	 Shoemaker, “Kateri Tekakwitha’s Tortuous Path to Sainthood”, p. 64.

07-Historia oculta_Krizova.indd   236 27/1/26   10:51



237LA SEGUNDA VIDA DE CATHERINE, “LA VIRGEN IROQUESA”

cambió de modo abrupto con la expansión de la caza y la trata de 
pieles, que causó la pérdida de reciprocidad de parte de las mujeres y 
empeoró así su posición y también su prestigio en la sociedad.32

En lo que toca al origen de la idea de establecer una forma de con-
vento dentro de la misión de Kahnawake, como en otros casos, en-
contramos como obstáculo principal la falta de fuentes que confirmen 
o refuten la constatación de que a los jesuitas les llegó la inspiración 
de fuera del asentamiento francés en Montreal. Las mujeres indígenas 
a menudo acompañaban a sus esposos y otros hombres en sus viajes 
a los puestos comerciales, y es posible que llegaran a saber sobre la 
existencia del monasterio en Montreal. Pero también en la sociedad 
iroquesa tradicional existía la tradición de asociaciones, algunas inclu-
so existiendo a través de las naciones y grupos lingüísticos, en las que 
hombres y mujeres se unían con varios objetivos, algunas asociacio-
nes eran de tipo medicinal, otras promovían el bienestar social.33 Aún 
más importante era el hecho de que los conventos, además de ofrecer 
clausura a mujeres piadosas, constituían unidades económicas autó-
nomas. Y precisamente el problema de la autonomía económica era el 
fundamental para las mujeres indígenas afectadas por la trata de pieles. 
En las misiones, las mujeres solteras sobrevivían gracias a la buena vo-
luntad de los jesuitas. Establecer una asociación comunal, un convento 
—quizás no en el propio sentido de la palabra, pero de todos modos 
una asociación para compartir el trabajo y sus productos— las hacía 
más independientes de la supervisión masculina misional. Los jesuitas 
eran conscientes de todo esto. De nuevo, el tema del control sobre las 
mentes y los cuerpos de las mujeres, sobre su trabajo, su conducta y 
sus pensamientos, reaparece como clave para el entendimiento de la 
historia de género durante la colonia.

En la misión —y ya antes de asentarse los indígenas en ellas, duran-
te las visitas de los misioneros itinerantes en sus propios asentamien-
tos— los jesuitas ponían repetidamente ante sus ojos las imágenes de 
la Virgen y de las santas. El ritual de bautismo ofrecía la integración 
de las neófitas en la comunidad de estas poderosas mujeres, capaces 
de intervenir en la suprema voluntad divina. Hubo varios aspectos del 

32.	 Mortimer, “Kateri’s Bones: Recovering an Indigenous Political Ecology of Heal-
ing along Kaniatarowanenneh, 1660-1701”, p. 69.

33.	 Para las sociedades medicinales de los iroqueses, véase Fenton, False Faces of the 
Iroquois, 1991.

07-Historia oculta_Krizova.indd   237 27/1/26   10:51



238 MARKÉTA KŘÍŽOVÁ

catolicismo que tenían sus contrapuntos en la cultura iroquesa, por 
ejemplo, la popularidad del rosario, un collar de cuentas con signifi-
cado espiritual que entre las neófitas de Kahnawake pudo haber sido 
producto de su parecido con los wampum, cinturones y collares de 
cuentas de concha con significados espirituales y políticos para ellas.34 
Aún más importante era el hecho de que en los asentamientos misio-
nales, gracias al apoyo material y espiritual de parte de los jesuitas, las 
mujeres podían vivir por separado, o asociadas con el mismo sexo, y 
sobrevivir, ya que los misioneros les distribuían víveres básicos y a 
veces las ayudaban con la venta de artefactos que ellas producían para 
los colonos franceses. Aparentemente, las mujeres en las misiones se 
ayudaban unas a otras, lo que los jesuitas describían como manifes-
taciones de caridad cristiana, aunque esto también tuvo mucho que 
ver con la economía del don y las reglas sociales de hospitalidad en la 
región de los Grandes Lagos.35 Ciertamente, las mismas prácticas les 
valieron el respeto a los ojos de los misioneros. En su ya citada carta de 
1682, Claude Chauchetière notó que algunas de las mujeres “compar-
tían sus campos, así tomando el pan de sus propias bocas, para darlo a 
los nuevamente llegados a la aldea”.36

Tal fervor religioso podía asegurar cierto prestigio adicional a las 
mujeres solteras en la misión. El bautismo católico —con sus subse-
cuentes obligaciones sociales, y la integración del neófito en la comuni-
dad de creyentes— tenía muchas similitudes con el ritual de adopción 
descrito arriba, que daba a los cautivos sobrevivientes una oportunidad 
para una nueva vida. Sin embargo, todo esto era contrabalanceado por 
la realidad del subyacente carácter patriarcal de la doctrina católica. 
Antes de la llegada de los europeos, las mujeres iroquesas y algonqui-
nas tomaban parte activa en los rituales; a través de las visiones podían 
involucrar la acción colectiva de sus comunidades. La Iglesia católica, 
en contraste, requería de ellas silencio y obediencia paciente.37 Al mis-
mo tiempo, la reubicación de las aldeas misionales, aunque beneficiosa 
para las mujeres indígenas en varios respectos, también ocasionaba con-
siderable estrés. Los mohawks asociaron, acertadamente, a los jesuitas 

34.	 Kelsey, Reading the Wampum: Essays on Hodinöhsö:ni Visual Code and Episte-
mologial Recovery.

35.	 McShea, Apostles of Empire, p. 113.
36.	 Carta de Claude Chauchetière, 14 de octubre de 1682, JR 62, p. 181.
37.	 Greer, Mohawk Saint, p. 112.

07-Historia oculta_Krizova.indd   238 27/1/26   10:51



239LA SEGUNDA VIDA DE CATHERINE, “LA VIRGEN IROQUESA”

con los franceses y estos habían sido sus enemigos por largo tiempo. 
De hecho, los mohawks de Kahnawake se convirtieron en objeto de 
ataques por parte de otros grupos iroqueses alrededor de 1680.38 A esto 
se añadía el rigor de la disciplina en la misión, aunque no impuesta con 
fuerza por parte de los misioneros, pero sí a través de una considerable 
presión social; y las repetidas epidemias en los poblamientos densos. 
En esta situación de múltiples crisis, había una necesidad urgente de ri-
tuales de empoderamiento y de un nuevo vocabulario de símbolos que 
facilitase las negociaciones entre los indígenas y los colonos europeos.

Parece que por lo menos algunas de las mujeres neófitas en Kah-
nawake no estaban satisfechas con su posición de pasivos objetos de 
cuidado pastoral, y se esforzaron en romper el monopolio sacerdotal 
y obtener acceso directo a las fuentes del poder espiritual europeo. 
Escogían prácticas recomendadas a mujeres católicas, como la auto-
mortificación que eran alabadas por los misioneros. Muchos de los 
primeros santos cristianos fueron mártires que murieron por su fe 
durante las persecuciones de la nueva religión, a medida que se exten-
día por el Imperio romano. Estos primeros cristianos, como el propio 
Cristo, esperaban la persecución y aprendieron a sufrir injustamente, 
con alegría, a imagen de su salvador, murieron por Cristo y por la fe, y 
fueron directamente al cielo para interceder a favor de otros cristianos. 
Después de que terminó la persecución de los cristianos, el martirio 
como principal vía hacia la santidad quedó excluido. El sufrimiento 
por Cristo asumió entonces nuevas formas y significados, reempla-
zándose la muerte a manos de los paganos por el ascetismo voluntario 
y los ejercicios penitenciales, a través de los cuales los penitentes con-
tinuaron derramando su sangre por Cristo.39

Pero, como otros aspectos del cristianismo, también la automortifi-
cación existía en la tradición iroquesa. Durante el ritual de pasaje para 
llegar a la edad adulta entre los iroqueses y los algonquines, los jóvenes 
hombres y mujeres iban solos al bosque, ayunaban, a veces se atormen-
taban a sí mismos (quemándose por ascuas, sumergiéndose en agua fría 
etc.), y esperaban recibir una visión o una señal de un espíritu guardián. 
Aquellos con visiones especialmente poderosas podrían convertirse 
en chamanes y ejercer autoridad sobre los demás. También durante las 

38.	 Shoemaker, “Kateri Tekakwitha’s Tortuous Path”, p. 59.
39.	 Graziano, Wounds of Love, 134-135. 

07-Historia oculta_Krizova.indd   239 27/1/26   10:51



240 MARKÉTA KŘÍŽOVÁ

campañas guerreras, cuando los cautivos eran torturados públicamente, 
la capacidad de sufrir con paciencia y aún desafío era alabada tanto por 
sus comunidades originales como por sus torturadores mismos.40 Pues 
también entre los iroqueses la automortificación y el ayuno eran formas 
en que los individuos, incluyendo las mujeres, controlaban sus propios 
cuerpos y eso les daba acceso a estructuras de autoridad espiritual.

Sea cual sea la inspiración, desde el año 1676, las mujeres en Kah-
nawake demostraron su amor a Cristo y su identificación con su sufri-
miento a través de ayunos prolongados y varias formas de tormentos. 
Según Chauchetière:

la que inició [estas prácticas] las comenzó alrededor de la Navidad. […] Se 
acercó al pie de una gran cruz que está al lado de nuestro cementerio, se 
quitó la ropa y se expuso al aire. Esto fue durante una tormenta de nieve 
y ella estaba embarazada en ese momento; y la nieve que caía sobre su es-
palda le causó tanto sufrimiento que casi muere a causa de ella, junto con 
su hijo, que estaba completamente helado dentro del útero de la madre. 
Fue su propia idea hacer esto, y ella dijo que era para hacer penitencia por 
sus pecados. Desde entonces ha adquirido cuatro compañeros que la imi-
tan en su fervor. En pleno invierno, dos de ellas hicieron un agujero en el 
hielo y se arrojaron al agua, donde permanecieron durante el tiempo que 
tardarían en rezar el rosario lenta y deliberadamente.41

Chauchetière acentúa repetidamente el hecho de que la iniciativa 
llegó de las mujeres mismas, y que continuasen las prácticas a pesar de 
las admoniciones de los misioneros. Subsecuentemente, algunos de los 
hombres, que “no querían quedarse atrás”, comenzaron a imitarlas. 
Importante es también la información de que fue la esposa del asisten-
te del misionero, un hombre respetado en la comunidad, quien, al es-
tar su esposo ausente de Kahnawake, llamó a la comunidad y condujo 
los rezos y el canto de himnos; es decir, asumió el puesto de autoridad 
que en el sistema tradicional iroqués le habría pertenecido a ella, como 
esposa del hombre destacado.42

Los jesuitas destacaron el fervor de las neófitas y su anhelo por 
imitar a los santos mártires, sobre los que escuchaban durante los ser-

40.	 Shoemaker, “Kateri Tekakwitha’s Tortuous Path”, p. 64; Mortimer, “Kateri’s Bo-
nes”, p. 74.

41.	 Carta de Claude Chauchetière, 14 de octubre de 1682, JR 62, p. 180.
42.	 Carta de Claude Chauchetière, 14 de octubre de 1682, JR 62, pp. 166-187.

07-Historia oculta_Krizova.indd   240 27/1/26   10:51



241LA SEGUNDA VIDA DE CATHERINE, “LA VIRGEN IROQUESA”

mones. Esto es posible. Las vidas de los santos, Vitae patrum, que 
contenían las biografías de los primeros mártires de la Iglesia y de los 
santos posteriores, desempeñaban un papel central en la formación 
religiosa de los jesuitas.43 El catolicismo europeo del siglo xvii cierta-
mente consideraba meritorio infligir dolor en el cuerpo como medio 
de imitar la vida de los santos y la Pasión de Jesús. A través del ayuno 
y automortificación, las santas del panteón católico manifestaron el 
hecho de que estaban entre los pocos elegidos agraciados con la auto-
ridad divina.44 Los mismos jesuitas conocían tales prácticas (las “disci-
plinas” o “penitencias”, como se llamaban en los textos de su tiempo). 
Ignacio de Loyola dio instrucciones detalladas en los Ejercicios espi-
rituales para hacer posible a los miembros de la Compañía de Jesús 
no solamente expiar sus pecados pasados y futuros, sino “vencer a sí 
mismo, es a saber, para que la sensualidad obedezca a la razón y todas 
partes inferiores estén más sujetas a las superiores” y par a “buscar y 
hallar” la gracia divina.45 Jean de Brébeuf, un misionero entre los hu-
rón, llevaba un cilicio y un cinturón con punta de hierro.46 En los ser-
mones y pláticas, las neófitas iroquesas podían enterarse sobre la vida 
de otras santas, como la de santa Rosa de Lima, cuya canonización 
tuvo lugar en 1671, y en cuyas biografías el tema de la automortifica-
ción era prominente.47 Aún más probable es que llegaran a Kahnawake 
reportes sobre los sufrimientos de algunos de los misioneros jesuitas 
que cayeron víctimas de las guerras franco-iroquesas en los decenios 
anteriores.48 Los instrumentos concretos de automortificación más 
comunes entre las mujeres piadosas, que tan detalladamente enumeró 
Charchutière, eran entre otras, la exposición del cuerpo desnudo a las 
inclemencias del tiempo, el buceo en agua fría y en la nieve, la quema 

43.	 Reff, “Critical Introduction”, p. 22.
44.	 El ayuno voluntario dominaba las hagiografías femeninas de la Edad Media y la 

temprana Edad Moderna ya que daba a las mujeres la posibilidad de controlar sus 
cuerpos en la esfera que era considerada femenina, es decir, la preparación de la 
comida. Véase Bynum, Holy Feast.

45.	 Ignacio de Loyola, Ejercicios espirituales, p. 30.
46.	 Christophe Regnaut, “Quelques remarques sur la vie du Pere Jean de Brebéuf”, 

1649, JR 34, p. 183.
47.	 Análisis detallada en Graziano, Wounds of Love.
48.	 Véase, por ejemplo, el reporte sobre la tortura de dos misioneros jesuitas, Jean 

de Brébeuf y Gabriel Lalemant, en 1649, escrita por otro jesuita, Christophe Re-
gnaut, JR 34, pp. 44-57.

07-Historia oculta_Krizova.indd   241 27/1/26   10:51



242 MARKÉTA KŘÍŽOVÁ

Fig. 39. Retrato de Catherine Tekakwitha, grabado, reproducción 
de la pintura de Claude Chauchetière, Lettres édifiantes et curieuses, París, 

1717, vol. 12, p. 119. Fuente: Archivo personal de Markéta Křížová.

07-Historia oculta_Krizova.indd   242 27/1/26   10:51



243LA SEGUNDA VIDA DE CATHERINE, “LA VIRGEN IROQUESA”

de pies y manos con ascuas, etc., lo que indica más bien una inspira-
ción en las tradiciones indígenas. 

El movimiento mortificador entre las mujeres en Kahnawake tenía 
muchas causas específicas, estrechamente ligadas a la situación colo-
nial en la Canadá francesa y el proyecto jesuita misional, tanto como a 
la cultura tradicional iroquesa. Pero también se puede considerar una 
de las muchas manifestaciones de la corriente común de movimientos 
religiosos en el mundo católico de la tardía Edad Media y temprana 
Edad Moderna, reacción a la creciente presión dogmática y física al 
cuerpo y alma femeninas. “Seré dueña de mi propio cuerpo”, respon-
dió una de las participantes del movimiento femenino en Kahnawake 
a Cholenec.49

Cabe recordar que en este mismo tiempo, cuando las neófitas iro-
quesas se sujetaban a estas disciplinas, en España y sus colonias, las 
beatas y las alumbradas, es decir, mujeres que no tomaban el hábito de 
una orden, pero se distinguían en sus entornos por sus actos de cari-
dad y por su misticismo, provocaban gran interés y admiración, pero 
también eran vistas con inquietud e incluso perseguidas por las autori-
dades.50 Además del caso español, se destacan mujeres de las terciarias 
dominicas y franciscanas en el sur de Europa, por ejemplo, Ángela 
de Foligno; a su vez, las beguinas francesas y las monjas alemanas del 
convento cisterciense de Helfta.51 Todas esas mujeres ante los ojos de 
las autoridades católicas oscilaban entre la santidad y la herejía, tam-
bién trataban de “dominar su carne” de modo independiente, a través 
de tormentos y mortificaciones, que a veces eran considerados loables 
y a veces inapropiados. 

Independientemente de unos a otros, trataban de retomar pose-
sión de sus cuerpos a través de las prácticas de mortificación. En sus 
visiones, se unían directamente a Cristo, sin la mediación de curas 
masculinos. Pero, al fin y al cabo, fueron las autoridades masculinas 
las que mantuvieron el control, no necesariamente sobre los cuerpos 

49.	 La versión manuscrita de la biografía de Cholenec es citada por Green, Mohawk 
Saint, p. 123.

50.	 De la numerosa literatura, se pueden citar a Jaffary, False Mystics: Deviant Ortho-
doxy in Colonial Mexico; Solange Alberro, “Herejes, brujas y beatas: Mujeres ante 
el tribunal del Santo Oficio de la Inquisición en Nueva España”.

51.	 Graziano, Wounds of Love, p. 60; véase también el texto de Lillyam Rosalba Gon-
zález Espinosa en el presente volumen.

07-Historia oculta_Krizova.indd   243 27/1/26   10:51



244 MARKÉTA KŘÍŽOVÁ

de las mujeres, pero sí sobre sus relatos. Tanto en el caso de las bea-
tas españolas y novohispanas como en los de las mujeres iroquesas, 
fueron los hombres quienes compusieron sus biografías y a través de 
ellas mediaron a las subsecuentes generaciones de lectores el ideal de 
la mujer piadosa52.

Representaciones de la “virgen indígena”

Según los reportes jesuitas, los ayunos drásticos y los múltiples 
tormentos socavaron la salud de Catherine Tekakwitha, ya débil a 
causa de graves enfermedades, y causaron su muerte, en las vísperas 
de las fiestas de pascua del año 1680. Casi inmediatamente —y esto 
también es la información que procede exclusivamente de los mi-
sioneros— no solamente los habitantes de Kahnawake, sino de sus 
entornos, incluyendo los colonos franceses, comenzaron a pedir su 
intervención, como si ya fuese santa. Presuntamente, se le apareció 
repetidamente en sueños al misionero Chauchetière y a algunas de 
las neófitas de su círculo.53 Su rosario y la tierra de su tumba ad-
quirieron fama de tener poderes curativos milagrosos, en especial 
para las enfermedades femeninas, y para hacer más fáciles los partos. 
Unos pocos años después, Claude Chauchetière y otro jesuita, Pierre 
Cholenec, escribieron variantes de sus biografías; sin embargo, solo 
fueron accesibles al público europeo los textos del segundo, ya que 
los de Chauchetière, por varias razones, se quedaron en los archivos 
jesuitas hasta el siglo xx.54 

Chauchetière también pintó su retrato. En el retrato, el traje de 
Catherine combina elementos europeos e iroqueses, y se corresponde 

52.	 Cabe señalar que algunas de estas biografías toman como insumo los diarios espi-
rituales escritos por estas mujeres. Véase el capítulo de González Espinosa en este 
volumen.

53.	 Chauchetière, La Vie de la B. Catherine Tegakouita, p. 11.
54.	 El manuscrito original de Chauchetière se preservó en el archivo del monasterio 

de Hôtel-Dieu en Quebec, se editó a fines del siglo xix (Chauchetière, La Vie de 
la B. Catherine Tegakouita). El más extenso reporte de Pierre Cholenec también 
se quedó sin publicar hasta el siglo xix; la versión abreviada, que sirvió para las 
subsecuentes traducciones y reelaboraciones, apareció en los reportes anuales im-
presos en 1717. Véase Cholenec, “Lettre du père Cholenec”, en Lettres édifiantes 
et curieuses écrites des mission étrangères par quelques missionnaires de la Compa-
gnie de Jésus, vol. 12, pp. 119-212.

07-Historia oculta_Krizova.indd   244 27/1/26   10:51



245LA SEGUNDA VIDA DE CATHERINE, “LA VIRGEN IROQUESA”

Fig. 40. Karel Škréta y Melchior Küssel, El martirio de los misioneros jesuitas 
Jean de Brébeuf y Gabriel Lelemant, 1640, Matthäus Tanner, Societas Jesu 

usque ad sanguinis et vitæ profusionem militans, Praga 1675, p. 534. 
Biblioteca Nacional, Praga, signatura: 51 A 24.

07-Historia oculta_Krizova.indd   245 27/1/26   10:51



246 MARKÉTA KŘÍŽOVÁ

en detalle a las descripciones textuales. Según Cholenec, Catherine lle-
vaba la manta sobre la cabeza, y no sobre los hombros, para proteger 
sus ojos dañados por la viruela; y precisamente así está pintada en el 
retrato de Chauchetière. Pero el escenario no guarda ningún parecido 
real con Kahnawake, ya que figuran en este montañas en vez de los 
bosques y las llanuras del área de los Grandes Lagos. El retrato hasta 
hoy día está en la sacristía de la iglesia de San Francisco Javier de la 
misión de Kahnawake (aunque se cambió su ubicación original).55 En 
la misma iglesia están depositadas sus reliquias. Ninguno de los textos 
jesuitas del periodo denominó santa a Catherine Tekakwitha. Aun-
que tal denominación anticipada estaba expresamente prohibida, era 
común en Europa, tanto como en el ultramar llamar santo a alguien 
que no hubiera sido debidamente canonizado. Pero en el caso de la 
neófita iroquesa, tanto Chauchetière como Cholenec usaban más bien 
epítetos como “buena Catherine” (bonne Catherine), o como máximo 
el condicional “llamada la santa indígena” (dite la saincte sauagesse).56 
Pero a pesar de tal actitud contenida de los primeros cronistas, en me-
nos de un decenio, Catherine Tekakwitha poseía los atributos de una 
santa no canonizada: sus huesos habían sido depositados en un santua-
rio, su historia de vida había sido contada y plasmada en papel y ella 
era el foco de un culto curativo local. En los años siguientes, incluso 
las élites coloniales residentes en Montreal comenzaron a reconocer 
sus poderes milagrosos.57

A la luz de todo esto, es muy difícil aceptar al pie de letra cualquier 
información contenida en estas. Y no solamente porque no se sabe 
hasta qué grado los dos cronistas entendían la lengua mohawk y po-
dían comunicarse con ella directamente. Chauchetière había llegado 
al campo misional apenas unos pocos meses antes de encontrarse con 

55.	 Chauchetière hizo varios retratos de Tekakwitha, pero este es el único que se con-
serva hasta hoy día. Greer, Mohawk Saint, p. 18. Se reprodujo en la edición origi-
nal de las cartas anuales, como acompañamiento a la carta de Cholenec en Lettres 
edifiantes et curieuses, vol. 12, p. 119. En una de sus cartas, Chauchetière expli-
có sobre su uso de dibujos en catequesis, imitando al famoso misionero Michel 
Le Nobletz, quien obraba entre los paisanos no educados de Bretonia. Carta de 
Claude Chauchetière, 14 de octubre de 1682, JR 62, 172.

56.	 Carta de Pierre Cholenec de mayo 1680, en Bechard (ed.), L’Heroique Indienne 
Kateri Tekakwitha, p. 192.

57.	 Por ejemplo, el testimonio de Jean de St Vallier, obispo de Quebec, de 1686, repro-
ducido en Holland (ed.), The Positio, p. 105.

07-Historia oculta_Krizova.indd   246 27/1/26   10:51



247LA SEGUNDA VIDA DE CATHERINE, “LA VIRGEN IROQUESA”

Catherine.58 Como ya se dijo, estas biografías siguen en su forma y 
contenido la tradición hagiográfica. Se repiten los temas bien conoci-
dos de la vida de santa Catalina de Siena, que los jesuitas presentaron 
de manera destacada en sus historias y devociones, pues la celebración 
de la santa patrona a través de la neófita piadosa que llevaba su nombre 
también incrementaba la fama de la orden. El misionero Chauchetière 
constó explícitamente que, aunque “numerosos salvajes han llevado 
este nombre antes y después de ella”, ninguno lo ha “cumplido” como 
ella.59 En otras palabras, la idoneidad del nombre bautismal se hizo 
evidente retroactivamente, y los cronistas jesuitas —deliberadamente 
o sin saberlo— repetían en sus eventos laudatorios y en su discurso 
elementos hagiográficos que se referían a santa Catalina de Siena.60

Se ofrece, pues, en las biografías escritas por Chauchetière y Cho-
lenec la imagen de una muchacha indígena que se distinguía en su 
entorno desde tierna edad, afligida y desfigurada por enfermedades, 
perseguida y malentendida. Ella evitaba los juegos infantiles, se aislaba 
de sus compañeras y prefería dedicarse al trabajo y a la meditación. Es 
decir, no se describe aquí como una pecadora reformada, sino como 
una mujer joven, distinguida por virtudes cristianas, aún antes de co-
nocer la doctrina de Jesús. Dedicada a severas penitencias, a causa de 
su extrema humildad y modestia se esforzaba en mantenerlas ocultas 
de la vista pública. La mortificación hecha en privado era un índice de 
una humildad más amplia que requería de los aspirantes a la santidad. 
Podemos ver la misma característica en santa Rosa de Lima, otra dis-
cípula espiritual de Catalina de Siena.61 Y hubo otras similitudes entre 
la santa peruana y la virgen iroquesa, como la devoción eucarística, 
el rechazo a la vida matrimonial y la subsecuente unión mística con 

58.	 No se preservó el original de la autobiografía de Chauchetière; Green cita de 
una copia del siglo xix que lleva el título “Notes autobiographiques du P. Claude 
Chauchetière” y está depositado en el archivo jesuita en St.-Jérôme, Quebec. 
Greer, Mohawk Saint, p. 86.

59.	 Chauchetière, La Vie de la B. Catherine Tegakouita, p. 46.
60.	 Graziano, Wounds of Love, 33, explicó en detalle cómo, en el análisis del discurso 

hagiográfico, un género que oscila entre la representación y la construcción, no 
podemos hablar sobre “fuentes primarias” en el sentido de “registro más o menos 
fiable y objetivo de los acontecimientos históricos”, ya que “toda la documenta-
ción ya es interpretación. […] El testimonio en los procesos de canonización está 
excepcionalmente dispuesto a la pérdida de objetividad”.

61.	 Graziano, Wounds of Love, p. 96.

07-Historia oculta_Krizova.indd   247 27/1/26   10:51



248 MARKÉTA KŘÍŽOVÁ

Cristo, y también descripciones detalladas de su prolongada agonía, 
soportada con paciencia, y su posterior fallecimiento tranquilo. No se 
puede averiguar si en verdad Catherine Tekakwitha deliberadamen-
te se estaba modelando a sí misma según su homónima, no sabemos 
tampoco cómo fue su muerte, es decir, hasta qué punto los reportes 
de los jesuitas se desviaban de la realidad. Pero sí sabemos que lo des-
crito por ellos constituía el ideal del comportamiento femenino en los 
entornos coloniales y estaba conformaba por la narrativa que exitosa-
mente había tenido el proyecto jesuita en el Nuevo Mundo. 

Como demuestran los casos de Rosa de Lima, o Catherine Te-
kakwitha, la intensidad de estos movimientos femeninos forzó a la 
Iglesia de la Contrarreforma a tratar de controlar los daños y trans-
formar al menos algunas de las heterodoxias en biografías hagiográfi-
cas paradigmáticas. Por esto, también en los contextos coloniales las 
celebraciones hagiográficas de mujeres indígenas, africanas y mestizas 
comenzaron a surgir en el siglo xvii. Estos textos son especialmente 
sorprendentes porque la Iglesia católica a menudo, y abiertamente du-
daba, de las capacidades espirituales de las mujeres no blancas y las ex-
cluía de las estructuras de la piedad femenina (específicamente de los 
conventos), como también se mencionará en el presente capítulo. Con 
todo, a través de las vidas ejemplares, a los indígenas, pero también a 
la población mestiza, se les ofrecían personajes locales muy similares 
a ellos mismos, con las que podían identificarse mejor que con los 
santos metafísicos del pasado y los héroes del Barroco europeo. 

La construcción de santos locales también tenía gran importancia 
para los colonos blancos. Es muy característico que la mayoría de los 
que acudieron en masa a la tumba de Catherine Tekakwitha fueran 
colonos blancos. No hubo una noción de intercesión de los muertos 
con poderes divinos en la tradición iroquesa.62 Pero en el catolicismo, 
se adscribía gran importancia a las peticiones por la intercesión de un 
santo ante su tumba, o por lo menos tierra de su tumba, y ante sus re-
liquias. Ya que no hubo tales en el Nuevo Mundo; incluso las reliquias 
en su mayoría se quedaron en Europa. Esto provocó los numerosos 
esfuerzos de parte de autoridades religiosas locales a buscar persona-
lidades destacadas locales. Ya se mencionó el caso de santa Rosa de 
Lima, que al fin y al cabo fue la única representante de las colonias 

62.	 Greer, Mohawk Saint, p. 157.

07-Historia oculta_Krizova.indd   248 27/1/26   10:51



249LA SEGUNDA VIDA DE CATHERINE, “LA VIRGEN IROQUESA”

americanas que realmente alcanzó la santidad. Otro de los casos es el 
de Mariana de Jesús, otra de las mujeres distinguidas por su caridad, 
vida ejemplar y misticismo exaltado, cuya hagiografía la escribió el 
jesuita Jacinto Morán de Butrón en 1697, en un esfuerzo vano, en ese 
entonces, de conseguir su beatificación.63 Se puede mencionar también 
el culto de la Virgen de Guadalupe en la Nueva España, que también 
cumplía con las necesidades emocionales y espirituales de los colo-
nos.64 Todas estas devociones locales, incluso hacia personas que no 
alcanzaron la bendición papal para ser declarados santos y santas, se 
convertían en pilares de identidades criollas locales, santificaciones de 
sus madres patrias y garantías de sus legitimidad. A través de ellos se 
fortalecían también las posiciones de las autoridades católicas locales 
que los promovían. Esto puede ser una de las razones por el gran inte-
rés de los superiores jesuitas en Catherine Tekakwitha.

Pero tanto santa Rosa de Lima como Mariana de Jesús eran crio-
llas, es decir, mujeres blancas, y así su representación en los entornos 
coloniales era más aceptable. La Virgen de Guadalupe, aunque se le 
apareció al indígena Juan Diego y su descripción acentuaba la piel mo-
rena, por supuesto también se ajustaba propiamente a las jerarquías 
raciales y sociales existentes. Catherine Tekakwitha era más parecida 
a otra mujer venerable que pasó gran parte de su vida en Puebla (en el 
virreinato de Nueva España), bajo el nombre de Catarina de San Juan. 
Originalmente de India, fue llevada por piratas portugueses a América 
como esclava en su juventud. En Puebla, Catarina de San Juan ganó 
fama por su piedad profunda y sus visiones místicas. Este reconoci-
miento generalizado de su santidad le valió el tipo de despedida que 
generalmente estaba reservada para la élite colonial más alta: la mayo-
ría de los funcionarios eclesiásticos y cívicos de alto rango de la ciudad 
asistieron a una elaborada misa fúnebre, y fue enterrada en la iglesia 
del jesuita Colegio del Espíritu Santo. Dos jesuitas, el español Alonso 
Ramos y Adán Kaller de la provincial de Bohemia, escribieron sus 
primeras biografías. En especial el texto de Ramos, quien había sido 
el confesor y el director espiritual de Catarina desde 1673, refleja una 
fuerte identificación con Puebla de los Ángeles, y estaba claramente 

63.	 Morgan, Spanish American Saints and the Rhetoric of Identity, 1600-1810, pp. 99-
117; Myers, Neither Saints nor Sinners, pp. 69-91.

64.	 La apropiación criolla de la Virgen de Guadalupe la analizó Brading, Mexican 
Phoenix, Our Lady of Guadalupe: Image and Tradition across Five Centuries.

07-Historia oculta_Krizova.indd   249 27/1/26   10:51



250 MARKÉTA KŘÍŽOVÁ

en sintonía con sus lectores locales.65 Subsecuentemente se desarro-
lló un culto espontáneo popular alrededor de Catarina, pero este fue 
suprimido unos decenios después por las autoridades católicas.66 A 
pesar de que los jesuitas de Puebla registraban hechos que podían con-
siderarse milagrosos, al final se prohibió oficialmente su esfuerzo. La 
desconfianza hacia la espiritualidad femenina no europea (o no blanca) 
sobrepasó los intereses por el culto local. Similar era el resultado del 
empeño de Chauchetière y Cholenec por conseguir la santificación de 
Catherine Tekakwitha. La otredad racial de ambas mujeres prevaleció 
sobre su religiosidad.

Pero con todo esto queda la pregunta principal, ¿por qué los je-
suitas escogieron precisamente a Catherine Tekakwitha entre los neó-
fitos indígenas para demostrar la obra de la gracia divina en Canadá 
y diseñar el modelo a seguir para los neófitos indígenas en la región 
de los Grandes Lagos?67 Ella era una de las muchas mujeres que par-
ticipaban en el fervor de automortificación de Kahnawake. Además, 
hubo otras neófitas ejemplares. Cierta Catherine Gandeacteua fue una 
mujer mohawk que instigó la fundación del primer asentamiento mi-
sional, La Prairie, que subsecuentemente se trasladó a Kahnawake. 
Los jesuitas elogiaron en sus cartas a cierta Catherine Gandeacteua 
como una “santa Ana” indígena que se “empobreció por su caridad 
hacia los demás”.68 Hubo también mártires indígenas. Cuando los 
oneidas —miembros de otra de las tribus iroquesas— capturaron a 
dos mujeres de Kahnawake en 1692, estas prefirieron la tortura y la 
muerte antes que negar a Cristo. Sus muertes públicas ejemplificaron 
las virtudes tradicionales iroquesas de resistencia, así como la tradi-
ción de tenacidad cristiana. Los cronistas jesuitas narraron las muertes 
de las dos mujeres con detalles escabrosos, sensacionalizando la vio-

65.	 Strasser, Missionary Men in the Early Modern World: German Jesuits and Pacific 
Journeys, pp. 184-185.

66.	 De los numerosos textos dedicados a Catarina de San Juan, se puede citar Bailey, 
“A Mughal Princess in Baroque New Spain: Catarina de San Juan (1606-1688), 
The China Poblana”; Myers, Neither Saints nor Sinners: Writing the Lives of 
Women in Spanish America, pp. 44-67.

67.	 Sobre las razones por las que los biógrafos escogieron mujeres similares, aunque 
en el contexto de la Nueva Granada se discute en el capítulo de Lillyam Rosalba 
González Espinosa en el presente volumen. 

68.	 La vida de Catherine Gandeacteua la resumió Chauchetière en La Vie de la B. 
Catherine Tegakouita, pp. 81-99.

07-Historia oculta_Krizova.indd   250 27/1/26   10:51



251LA SEGUNDA VIDA DE CATHERINE, “LA VIRGEN IROQUESA”

lencia cometida contra ellas para exaltar al público europeo y reforzar 
el apoyo a las misiones jesuitas, pero también repitiendo los bien co-
nocidos topoi hagiográficos, es decir, las dos mujeres soportando sus 
torturas con paciencia y resignación, durante las cuales solo se les oía 
“orar a Dios y darle gracias”, etc.69 Tales ejemplos de constancia sin 
duda merecerían un mayor reconocimiento.

Un importante factor que contribuyó a la elevación de Catherine 
sobre las otras neófitas piadosas tuvo que ver con las preferencias de 
los primeros cronistas jesuitas. En su autobiografía, en forma de larga 
carta enviada a su hermano (también miembro de la Compañía de Je-
sús) y fechada en 1695, Claude Chauchetière mencionó una grave crisis 
espiritual que sufrió después de llegar a las misiones de Canadá, en 
1677, “hasta el punto de dudar mi vocación”. Expresó en este texto su 
opinión de que Catherine había sido enviada por la Divina Providencia 
para liberarlo de sus dudas.70 Después de la muerte de la joven indígena, 
Chauchetière discernió el significado y el propósito de su vida como 
su heraldo. Quince años de su vida los dedicó a probar y proclamar 
su santidad. Entrevistó a cualquiera que hubiera conocido a Catherine 
Tekakwitha durante su vida y mantuvo registros de los milagros que 
siguieron a su muerte. Como se indicó, los escritos emotivos y perso-
nalizados de Chauchetière no fueron accesibles a los lectores de Euro-
pa y de las colonias. En cambio, se hizo pública la narrativa más sobria 
de Cholenec. Pero también este misionero compuso su primer reporte, 
en el que alabó la pureza virginal y la perseverancia de la recientemente 
fallecida neófita, unos quince días después de la muerte de Catherine;71 
es decir, identificó claramente el potencial promocional de su caso.

¿Cuál fue, pues, la característica inequívoca de Catherine Tekakwitha? 
La respuesta aparece en el título de una de las primeras narrativas de su 
vida, escrita por Pierre Cholenec en 1698 (aunque nunca se publicó esta 
versión): “La vida de Catherine Tekakwitha, la primera virgen iroquesa”.72 

69.	 Por ejemplo, carta de Claude Chauchetière, 7 de agosto 1694, JR 64, pp. 124-125.
70.	 “Notes autobiographiques du P. Claude Chauchetière”, citadas por Greer, Mo-

hawk Saint, p. 86.
71.	 Este documento ya citado no se incluyó en los reportes anuales publicados; lo 

publicó Bechard (ed.), L’Heroique Indienne Kateri Tekakwitha, pp. 189-196.
72.	 El título es citado por Draxlbauer, “Catherine Tekakwitha: The Construction of a 

Saint”, en Birgit Däwes, Kartsen Fotz, y Sabine N. Meyer (eds.), Twenty-First Cen-
tury Perspectives on Indigenous Studies: Native North America in (Trans)Motion.

07-Historia oculta_Krizova.indd   251 27/1/26   10:51



252 MARKÉTA KŘÍŽOVÁ

Como también advierte Anna Libánská en su capítulo, el comportamien-
to sexual era un elemento importante en la construcción de la imagen tex-
tual de la feminidad. En particular, la castidad y la moderación sexual se 
asociaban a la idea de la feminidad ideal. La pureza sexual era una virtud 
religiosa primordial en la tradición católica y se consideraba especialmen-
te crucial en lo que respecta a las mujeres santas. Aún más que la Iglesia de 
la Edad Media, la de esta época colocó la castidad por encima de todos los 
demás atributos de la religiosidad femenina. En los entornos coloniales, 
donde la lascivia era el vicio más grave atribuido a las nativas, esto fue de 
aún más importancia. La mayoría de las otras mujeres neófitas ejemplares 
de Kahnawake y otras misiones, tanto las que se distinguían por su ca-
ridad como las que lo hicieron por su perseverancia frente a una muerte 
tortuosa, eran casadas; a pesar de que vivían en matrimonios cristianos 
que también se promovían como modelos a seguir. Pero la evaluación 
moral de las mujeres dentro del discurso misional jesuita era principal-
mente sexual, con relación a sus vicios tanto como a sus virtudes, y la 
virtud virginal se sobreponía a todas las otras. El hecho de que Catherine 
Tekakwitha fuera presentada como una salvaje, como una mujer criada 
fuera de la influencia restrictiva de la civilización, significaba que su virtud 
sexual era doblemente incierta y, por lo tanto, doblemente necesitada de 
verificación y énfasis. Según Allan Greer, como “india” y como mujer 
Catherine Tekakwitha estaba asociada con la naturaleza, un dominio sal-
vaje. Por lo tanto, pertenecía a un género peligroso a los ojos de muchos 
europeos del siglo xvii.73 Precisamente por esto su constancia en mante-
ner su pureza era aún más laudable. 

Que este tema era importante para los autores jesuitas se puede 
confirmar a través de la comparación de los dos documentos bio-
gráficos más importantes sobre ella. La nunca publicada biografía de 
Chauchetière sí reconoce la “pureza” de Catherine Tekakwitha,74 pero 
también celebra sus otras virtudes, entre estas, su “heroísmo”75 y las 
penitencias que infligía a su cuerpo, y su fuerza de carácter cuando 
tuvo que hacer frente a rumores calumniosos de adulterio. En contras-
te, el texto de Pierre Cholenec que se destinó a la publicación toma la 
victoria de Catherine sobre su propio cuerpo como tema dominante 

73.	 Greer, Mohawk Saint, pp. 189-190.
74.	 Chauchetière, La Vie de la B. Catherine Tegakouita, p. 49.
75.	 Chauchetière, La Vie de la B. Catherine Tegakouita, p. 103.

07-Historia oculta_Krizova.indd   252 27/1/26   10:51



253LA SEGUNDA VIDA DE CATHERINE, “LA VIRGEN IROQUESA”

que opaca todos los demás. En la interpretación de Cholenec, Cathe-
rine no era simplemente una mujer que decidió renunciar a las rela-
ciones sexuales. Era alguien que desde su nacimiento nunca había sido 
manchada por lo carnal, y en esto era una seguidora verdadera de las 
mujeres alabadas por la Iglesia. 

La virgen iroquesa en Nueva España 

El tema de la pureza virginal resonaba también en la reimaginación de 
Catherine Tekakwitha en otro contexto colonial, en Nueva España, 
donde el elogio de Cholenec, publicado en París en 1715 se reprodu-
jo en traducción de otro jesuita, Juan de Urtassum, en 1724, bajo el 
título La gracia triunfante en la vida de Catharina Tegakovita, india 
iroquesa.76 Este texto puede servir como ejemplo muy apropiado para 
el estudio de la traducción cultural, en el sentido literal tanto como 
metafórico. La historia muy específica de la neófita mohawk viajó de 
Canadá a Europa, y de allá de nuevo a través del Atlántico a la colonia 
española, donde se leía, con gran probabilidad, como un cuento exó-
tico de lugares extraños.77 Se pueden ver claramente las dificultades 
de la traducción cultural en especial en la parte introductoria, en la 
que Juan de Urtassum se empeñó por hacer la realidad extraña de la 
Canadá francesa comprensible a los lectores novohispanos. Por esto, 
describió que la “Provincia de los Iroqueses [...] confina con las Pro-
vincias de los Ilinoes, Apaches, y Nuevo Mexico”.78 También, apuntó 
la existencia de la “nación la de los Iroqueses tan brava, y zelosa de 
su libertad, que puede competir con la de los celebrados Araucanos 
de Chile” y nunca conquistada por los franceses. Por supuesto, el es-
fuerzo de elucidar la situación en Canadá ignoró el hecho de que la 

76.	 También se tradujo el texto francés al alemán, en versión abreviada, Joseph Stöck-
lein, Allerhand so Lehr– als Geist–reiche Brief–Schrifften und Reis–beschreibun-
gen, welche von denen Missionarios der Gesellschaft Jesu aus Beyden Indien bis 
anno 1731 in Europa angelangt sind, vol. 1, parte 4, pp. 39-50.

77.	 Alan Greer, “Iroquois Virgin: The Story of Catherine Tekakwitha in New France 
and New Spain”, p. 236.

78.	 Urtassum, La gracia triunfante en la vida de Catharina Tegakovita, india iro-
quesa, y en las de otras, assi de su Nacion, como de esta Nueva-España, p. 3. Para 
la frontera norte del virreinato de Nueva España, véase mi otro capítulo en este 
volumen.

07-Historia oculta_Krizova.indd   253 27/1/26   10:51



254 MARKÉTA KŘÍŽOVÁ

colonización francesa no se basaba en la conquista, sino en una red de 
alianzas comerciales y militares.

Había otros agregados al texto original de Cholenec. Algunos 
de ellos acercaron la narrativa a las hagiografías españolas estándar. 
Mientras que los primeros reportes jesuitas sobre Catherine nota-
ron que su cara, desfigurada por la viruela que contrajo en su niñez, 
se volvió hermosa inmediatamente después de la muerte, Urtassum 
insertó también el tema del dulce olor que emanaba de su cadáver. 
La frase “olor de santidad” en la hagiografía europea oscilaba en-
tre su significado literal y figurativo. Lo que originalmente parecía 
haber sido metafórico —el “olor” siendo el “aire” o la reputación 
de santidad— asumía gradualmente una denotación bastante literal. 
Aparecen en varias biografías de santos menciones a la dulce fragan-
cia que exudaban sus cadáveres, en lugar del hedor de putrefacción 
al que estaba destinada el resto de la humanidad. Esto era considera-
do como el primer milagro post mortem que a menudo catalizó una 
búsqueda de reliquias de la persona así advertida como candidato 
de santidad, y de hecho llegó a constituir el paso imprescindible 
para comenzar el proceso de santificación.79 Tal elemento lo incluyó 
también Urtassum, como un toque indicativo de la condición de 
santa de Catherine Tekakwitha, aunque todavía no confirmada por 
la sede papal.

Pero mucho más importante era el contexto local en el que se in-
sertó la traducción. Precisamente en este tiempo en el virreinato de 
Nueva España se debatía sobre el establecimiento de un convento para 
monjas indígenas. El virrey, Baltazar de Zúñiga y Guzmán, marqués 
de Valero, donó una suma considerable para el establecimiento de un 
convento en la capital bajo la orden franciscana. El establecimiento 
llevaría el nombre de Corpus Christi y debía ser destinado específica-
mente para mujeres indígenas, hijas de los caciques y otras personas de 
importancia. Es pues muy probable que la donación del virrey refleja-
ra la presión por parte de este grupo todavía influyente y adinerado de 
élites indígenas, por ser reconocidos como iguales también en el cam-
po de la doctrina. No obstante, el esfuerzo se consideró considerable-
mente controversial por parte de círculos gobernantes de la Ciudad de 
México, de la Audiencia y del cabildo. 

79.	 Graziano, Wounds of Love, p. 80.

07-Historia oculta_Krizova.indd   254 27/1/26   10:51



255LA SEGUNDA VIDA DE CATHERINE, “LA VIRGEN IROQUESA”

En la cultura católica española el convento tenía un papel simbóli-
co especial como reservorio de la sexualidad femenina blanca. A la vez, 
los conventos, con sus varias actividades empresariales, representaban 
un poder considerable dentro de las economías locales de las colo-
nias, y así también podían ejercer una influencia política innegable. 
La inserción de indígenas en tales redes de poder no se consideraba 
aceptable por parte de las élites coloniales. Durante los primeros años 
de la evangelización de la Nueva España, los frailes franciscanos —los 
primeros misioneros en la región— coquetearon con la idea de la vida 
conventual para las mujeres indígenas, pero pronto la abandonaron 
para dirigir sus esfuerzos hacia el adoctrinamiento religioso y la edu-
cación para la vida hogareña.80 A través del siglo xvii el concepto del 
protagonismo espiritual indígena comenzó a fortalecerse. El elogio 
de la espiritualidad indígena femenina comenzó a expresarse bajo la 
forma de breves testimonios biográficos y hagiográficos que coloca-
ron la figura de las mujeres indígenas en las memorias impresas de las 
órdenes religiosas establecidas, para presentar modelos de feminidad 
y espiritualidad ejemplares. Pero quedaron las dudas especialmente en 
lo que tocó la capacidad de las mujeres nativas de someterse a las reglas 
estrictas, y mantener su pureza.

Después de debates y consultas prolongados, la Audiencia se opu-
so al establecimiento del convento, y la posición del cabildo quedó 
muy suspicaz. Por supuesto, la disputa sobre la supuesta incapacidad 
indígena de controlar sus mentes y sus cuerpos —sea dentro o fuera 
de los muros del convento— se refería tanto al género como a la raza, 
según la lógica de la frontera de género colonial. El foco principal de 
los oponentes estaba en las —según los textos de la época— indias, 
no en los indios; y, más concretamente, en sus cuerpos. Ni siquiera 
los que se oponían al establecimiento del convento indígena dudaban 
de algunas cualidades de las mujeres nativas. Las consideraban capa-
ces de hacer trabajo duro y de supervisión. Se les adscribía también 
la virtud de la humildad. Sin embargo, según sus detractores, a las 
indias les faltaba otra virtud indispensable: la constancia. Y esta acu-
sación de inconstancia tenía un matiz sexual específico e inequívoco. 

80.	 Véase el resumen detallado por Lavrin, Las esposas de Cristo. La vida conventual 
en la Nueva España, que menciona también la presencia esporádica de indígenas 
en los conventos; específicamente para el convento Corpus Christi, Muriel de la 
Torre, “El convento de Corpus Christi de México”.

07-Historia oculta_Krizova.indd   255 27/1/26   10:51



256 MARKÉTA KŘÍŽOVÁ

Según los críticos, no se podía confiar en que las mujeres nativas 
se mantuvieran castas y célibes. De hecho, el mismo término mujer 
india ya implicaba impureza sexual para la mayoría de las élites co-
loniales.

Pero Baltazar de Zúñiga y Guzmán, en este momento ya termi-
nado en su posición de virrey y presidiendo el Consejo de Indias en 
Sevilla, obtuvo un edicto real que anulaba la decisión de la Audiencia, 
y el convento del Corpus Christi abrió sus puertas a las monjas indíge-
nas en 1724.81 La traducción de la biografía de Catherine Tekakwitha, 
publicada en el mismo año, puede ser considerada, en este contexto, 
más como un panfleto político que como una simple hagiografía. El 
prefacio del libro afirmaba muy claramente que el objetivo de la pu-
blicación era refutar los argumentos contra las monjas indígenas, y 
defender su capacidad de “seguir vida, y camino espiritual”.82 Con-
tenía el librito también una serie de apéndices, entre ellos el “punto 
apologético” por Juan Ignacio de Castorena y Ursúa, vicario general 
de los indios de Nueva España, de nuevo defendiendo la capacidad 
espiritual de mujeres nativas. Negar a las mujeres indígenas la posibi-
lidad de profesar sería negar el poder infinito de la gracia de Dios y su 
capacidad para cambiar cualquier cualidad de la naturaleza humana.83 
También se incluyeron breves perfiles de algunas indias piadosas de 
México. Pero estas aparente no eran suficientes para el debate. Lo más 
importante, y el foco de la polémica, quedó en la narrativa de vida y 
muerte de Catherine Tekakwitha. Exótica como sea la historia de la 
virgen iroquesa, se presentó a través de ella el poder de la gracia de 
Dios para lograr la perfección incluso dentro de esta porción de la 
humanidad. Dio prueba de que las mujeres indígenas de veras eran 
capaces de mantener la virginidad durante toda su vida. El género de 
la biografía sagrada tenía un peso y una autoridad que lo convertían 
en un instrumento ideal para reconfigurar los supuestos ontológicos 
sobre la naturaleza de las mujeres indias. 

Una prueba del conocimiento general de esta mujer ejemplar la 
ofreció el texto del misionero jesuita alsaciano en California, Juan Ja-
cob Baegert, Noticias de la Península Americana de California. Fue 

81.	 Greer, “Iroquois virgin”, pp. 236-237.
82.	 Urtassum, La gracia triunfante, Aprobación, s. p.
83.	 Urtassum, La gracia triunfante, Punto apologético, s. p.

07-Historia oculta_Krizova.indd   256 27/1/26   10:51



257LA SEGUNDA VIDA DE CATHERINE, “LA VIRGEN IROQUESA”

escrito y publicado (en alemán) en Europa, después de que los jesuitas 
fueron expulsados de todos los territorios españoles en 1767. El texto 
representa una invaluable fuente en lo que toca tanto a la vida en las 
misiones californianas como al discurso jesuita acerca de los indíge-
nas americanos. Baegert en general manifestó una postura demasiado 
crítica hacia los indígenas, en especial hacia las mujeres nativas. “En 
todos estos vicios y maldades, las mujeres no se portan mejor que los 
hombres; al contrario, tal vez los exceden en su desvergüenza y falta 
de devoción, formando así un contraste con todas las mujeres de todo 
el resto del mundo”. Pero, concedió el misionero, “sin hacer mención 
de otros muchos ejemplos, naciones o misiones, [...] la santidad de una 
Catarina Tekakovita, cuya tumba resplandece, por sus muchos mila-
gros, en el Canadá, y la firmeza de muchos otros, también del sexo 
femenino, en los crueles martirios de la hoguera, en medio de los más 
bestiales iroqueses, nos deben ser prueba suficiente de que la semilla 
de la Divina Palabra y el sudor de los trabajadores evangélicos, no sólo 
dan fruto, sino fruto céntuplo, también en los campos más estériles de 
América y aun en las regiones más apartadas”.84 En apariencia, la bio-
grafía de Catherine Tekakwitha era generalmente conocida entre los 
jesuitas. La mujer indígena se tornó en modelo universalmente aplica-
ble de piedad y castidad femeninas en el contexto de América colonial. 

Conclusiones

Catherine Tekakwitha es, sin duda, la mujer indígena sobre la que se 
produjo una enorme cantidad de textos, tanto inmediatamente des-
pués de su muerte como en los siglos siguientes. Aparentemente, se 
ofrece así a las historiadoras y los historiadores una figura histórica 
cuya vida es detalladamente documentada y que puede ser considerada 
como portavoz de otras muchas neófitas nativas que han permanecido 
anónimas, que literalmente tenían que poner sus cuerpos en tortura 
porque se les negó la voz en el nuevo sistema colonial. Pero en reali-
dad Catherine se queda muda. Las palabras las ponen en su boca los 
misioneros, y tanto sus opiniones como sus restos corporales han sido 

84.	 Baegert, Noticias de la Península Americana de California, pp. 116-117. Para Bae-
gert véase también el capítulo de Monika Brenišínová en el presente volumen.

07-Historia oculta_Krizova.indd   257 27/1/26   10:51



258 MARKÉTA KŘÍŽOVÁ

objetos de manipulación. Ya que su vida en la misión fue muy breve, 
ni siquiera existen menciones inconscientes en la documentación je-
suita. Todos los textos sobre ella, todas sus supuestas motivaciones 
y metas que determinaba para sí misma presentadas en estos textos 
no solamente fueron producidos a propósito, con el claro objetivo de 
construir una imagen de mujer que respondiera a la moral y a las exi-
gencias de la ideología misional. No solamente los acontecimientos 
de la vida de Catherine Tekakwitha fueron recordados por otros, sino 
producidos dentro del sistema de masculinidad hegemónica misional 
que se basaba en el control tanto de los cuerpos de las neófitas indí-
genas como las narrativas sobre ellas. Esto se demuestra claramente a 
través de la traducción de su biografía para Nueva España. 

Como ya se explicó en el capítulo dedicado a las mujeres indíge-
nas en las misiones jesuitas del norte de la Nueva España, las neófitas 
empleaban un amplio espectro de estrategias para afrontar la presión 
masculina de los misioneros y todo el sistema colonial, para contrape-
sar las limitaciones que les imponía la frontera de género en las áreas 
de la religión, la cultura e incluso también en la economía. El caso de 
la misión Kahnawake ofrece otro ejemplo de la agencia femenina in-
dígena, la que se centró en sus propios cuerpos, sacándoles —a costa 
de autotormentos severos— de la vigilancia y control de parte de los 
misioneros. Pero su interpretación al fin y al cabo quedó en las manos 
y las plumas de los hombres blancos. Estos les dieron voz a las mujeres 
indígenas, y manipularon esa voz para contar sus propias versiones de 
la historia y corroborar sus propias intenciones.

07-Historia oculta_Krizova.indd   258 27/1/26   10:51




