
IV. 
Mujeres (indígenas) y hombres 
(misioneros) en los textos jesuitas: 
el caso del noroeste de Nueva España, 
siglos xvii y xviii

Markéta Křížová

Resumen

Este capítulo se enfoca en los textos de misioneros jesuitas que, en 
los siglos xvii y xviii, actuaban en el norte de Nueva España. A partir 
de los conceptos de frontera de género y masculinidad misionera, se 
analizan las representaciones de las mujeres nativas en el contexto más 
amplio de las ambiciones de la Compañía de Jesús, tanto en el Nuevo 
como en el Viejo Mundo. Además, el texto examina casos de estereo-
tipización e ignorancia por parte de los autores jesuitas en los que es 
posible desvelar la agencia de las actoras indígenas.

Palabras clave: misiones jesuitas; norte de Nueva España; represen-
taciones textuales; frontera de género; masculinidad misional; siglos 
xvii-xviii.

Sobre el sistema de misiones que los jesuitas establecieron en las regio-
nes periféricas de América colonial ya se ha escrito de modo extenso. 
La historia misional, constituida en el mismo periodo colonial, y desa-
rrollada posteriormente a través de los siglos xix y la mayor parte del 
xx, acentuaba el papel del misionero, a menudo presentado como un 
héroe o casi un santo. El misionero aportaba al indígena la civilización. 
Este figuraba en las narrativas más bien para dar trasfondo a la actua-
ción de los misioneros. A través de tal interpretación de la misión se le-

https://doi.org/10.31819/9783968697444_004

06-Historia oculta_Krizova.indd   199 27/1/26   10:49

https://doi.org/10.31819/9783968697444_004


200 MARKÉTA KŘÍŽOVÁ

gitimó el proceso de conquista y colonización europea del continente 
americano. Solamente desde la década de 1980, una nueva generación 
de historiadores y antropólogos amplió el espectro de temas dentro 
de la historia misional, tomando en cuenta la perspectiva indígena y 
también analizando menos los empeños y sudores de hombres con-
cretos, y más las complejas transferencias culturales, los procesos de 
confesionalización, la competencia imperial y la modernización que 
tomaban parte tanto en Europa como en las regiones ultramarinas.1

De la nueva historia misional también resultó el interés en las vi-
das, agencia, opiniones de las mujeres indígenas, casi invisibles en 
las previas narrativas heroizantes y eurocéntricas. La mayoría de las 
fuentes primarias disponibles están escritas por y desde la perspectiva 
de los misioneros y otros representantes masculinos del sistema co-
lonial. Es precisamente la mirada masculina (male gaze) que examinó 
en varios contexto coloniales Homi Bhabha y a la que se alude en la 
introducción de este volumen. También los misioneros en sus textos 
“apelan a los patrones de su propia cultura para asimilar las diferen-
cias con el Nuevo Mundo”.2 Para contrapesar tales limitaciones en las 
fuentes, los historiadores de las misiones tienen que buscar nuevos 
marcos metodológicos y conceptuales, inspirándose en la antropolo-
gía histórica tanto como en la historia subalterna.3 El presente capítu-
lo tiene la ambición de contribuir a esta corriente historiográfica. Se 
centrará en las representaciones de las mujeres nativas en las fuentes 
jesuitas, es decir, en cómo estas eran presentadas dentro del discurso 
de la Compañía de Jesús. A través de leer las narrativas en contra de 
los lenguajes del gobierno y la propaganda, se buscará la agencia de 
las actoras indígenas.4

1.	 Para este nuevo enfoque, véase Robert H. Jackson, “Introduction”, pp. ix-x. De 
la lista de textos que tratan de entender la obra misional jesuita dentro de los pro-
cesos de la globalización temprana, se puede mencionar la obra de Bernd Haus-
berger, Für Gott und König. Die Mission der Jesuiten im kolonialen Mexiko, que 
contiene una amplia bibliografía, así como una discusión sobre el desarrollo de la 
historiografía de misiones en los siglos xix y xx; o algunos estudios de caso, como 
el de Del Río, Conquista y aculturación en la California jesuítica, 1697-1768.

2.	 Vitar, “Jesuitas, mujeres y poder: el caso de las misiones de las fronteras del Cha-
co”, p. 41.

3.	 Guha, Dominance without Hegemony: History and Power in Colonial India. 
4.	 Para la conceptualización de “agencia” de actores históricos, véase la introducción 

de este volumen.

06-Historia oculta_Krizova.indd   200 27/1/26   10:49



201MUJERES (INDÍGENAS) Y HOMBRES (MISIONEROS)

La frontera de género y el espacio en medio 

Las fuentes jesuitas están cargadas de significados ideológicos y estilos 
literarios de la época, y deben ser descodificadas cuidadosamente. Asi-
mismo, como demostró persuasivamente Ann Stoler a través de sus in-
vestigaciones en los archivos del sudeste asiático, la lectura de la docu-
mentación colonial “a contrapelo”, de abajo hacia arriba para dar voz a 
los actores subalternos, puede resultar en otro tipo de simplificaciones 
y esquematismo, reduciendo y esencializando el papel de los que pro-
ducían las fuentes ya que estos también eran actores históricos con va-
lores, creencias y prácticas particulares que necesariamente afectaban 
su percepción y representación de sí mismos y de los demás. Cada uno 
construía su propia realidad con base en su propia visión del mundo.5 
En el caso del estudio histórico de las misiones jesuitas en América co-
lonial, el análisis debe comenzar entonces con el esfuerzo de entender 
los discursos jesuitas, y la lógica interna de los testimonios producidos 
por ellos. En relación con la imagen de las mujeres indígenas, es nece-
sario analizar primero cómo los jesuitas percibían su masculinidad, y 
como ponían sus ideas en práctica durante su servicio misional. Ulrike 
Strasser notó en su importante e innovadora monografía, enfocada al 
estudio de la actuación de misioneros jesuitas alemanes en el Pacífico, 
que la masculinidad jesuita representaba un importante guion cultural, 
a través del que ellos observaban e interpretaban sus entornos. A la 
vez, Strasser demostró cómo el modelo de masculinidad misionera, 
transmitido a través de las publicaciones jesuitas, servía como ejemplo 
a seguir para los hombres europeos, dentro de los procesos de con-
fesionalización, es decir, en la construcción de identidades religiosas, 
acompañada por el disciplinamiento social,6 tanto como los de compe-
tencia internacional dentro y fuera de Europa.7

Se centrará la atención del presente capítulo en una de las regio-
nes misionales: la parte noroeste del virreinato de la Nueva España, 

5.	 Stoler, Along the Archival Grain: Epistemic Anxieties and Colonial Common 
Sense, p. 50.

6.	 Schilling, “Die Konfessionalisierung im Reich: Religiöser und gesellschaftlicher 
Wandel in Deutschland zwischen 1555 und 1620”; Reinhard, “Reformation, 
Counter–Reformation, and the Early Modern State: A Reassessment?”.

7.	 Strasser, Missionary Men in the Early Modern World: German Jesuits and Pacific 
Journeys.

06-Historia oculta_Krizova.indd   201 27/1/26   10:49



202 MARKÉTA KŘÍŽOVÁ

enmarcada por el océano Pacífico y la cordillera de la Sierra Madre 
Occidental. Esta región se hallaba en la frontera, es decir, entre el te-
rritorio ya colonizado y todavía no sometido al poder español. La 
frontera colonial representaba el espacio del encuentro inicial y más 
intenso de los europeos con la otredad americana y de los indígenas 
con la otredad europea. Al mismo tiempo, fue el lugar de los conflictos 
militares, políticos, económicos y culturales en la situación de la con-
quista todavía no acabada, lo que hizo posible para los indios buscar 
soluciones constructivas de problemas ocasionados por la dominación 
europea.8 Las misiones jesuitas en el noroeste de la Nueva España se 
desarrollaban a partir de 1591 hasta el año 1767, cuando la Compañía 
de Jesús fue expulsada de todos los territorios de la Monarquía Hispá-
nica. Hasta el momento de su expatriación de los territorios españoles 
en 1767, los jesuitas fundaron en el noroeste más de cien misiones, 
aunque algunas de ellas de efímera existencia.9 La región fue poblada 
por una multitud de etnias indígenas, con considerable diversidad lin-
güística (aunque la mayoría de ellos pertenecía a la familia lingüística 
uto-azteca), política y cultural, y con una marcada vocación guerrera. 
Edward Spicer en su obra clásica dibujó la imagen de las rancherías, es 
decir, bandas de caza dispersas.10 Pero subsecuentes interpretaciones 
atribuían la fragmentación social y la disminución de la agricultura 
a las epidemias de enfermedades europeas que desde varios decenios 
prevenían el contacto con los europeos. En esta interpretación, la ima-
gen de la primitividad, la debilidad de lazos sociales, la mínima estrati-
ficación social era más bien el producto del imaginario europeo que la 
realidad social.11 No obstante, en la región existían también sociedades 

8.	 El autor de la primera consideración sobre el problema de la frontera como 
instrumento de análisis del carácter específico de la historia americana fue Fred-
erick Jackson Turner, “The Significance of the Frontier in American History”; 
para la aplicación del término en la historia colonial latinoamericana, véase He-
nessy, The Frontier in Latin American History; para el específico contexto de la 
frontera del noroeste de Nueva España, Weber, The Spanish Frontier in North 
America.

9.	 Para el resumen de la historia de misiones jesuitas en el noroeste de México, véase, 
por ejemplo, Ortega y Noriega, “El sistema de misiones de Sinaloa, Ostimuri y 
Sonora. Formación, crecimiento y crisis, 1691-1767”.

10.	 Spicer, Cycles of Conquest: The Impact of Spain, México and the United States on 
the Indians of the Southwest, 1533-1960.

11.	 Reff, Disease, Depopulation and Culture Change in Northwestern New Spain, 
1518-1764.

06-Historia oculta_Krizova.indd   202 27/1/26   10:49



203MUJERES (INDÍGENAS) Y HOMBRES (MISIONEROS)

con cultura material y vida social más simples, como los seris en las 
montañas de Sonora o los grupos indígenas de California.

A pesar de las diversidades, se pueden identificar también simili-
tudes, tanto en los sistemas culturales indígenas como en el modo de 
su representación por parte de los misioneros. Las etnias del noroeste 
se destacaban por su estilo de vida seminómada, alternando entre la 
agricultura y caza, pesca y recolección. Se movían dentro de un espa-
cio reconocido por los demás grupos, sus aldeas de tiempo en tiem-
po cambiaban su localización. La unidad básica social fue la banda de 
caza, compuesta de familias extendidas, mientras que la solidaridad de 
la unidad superior (tribu) fue relativamente débil; con todo, existían 
jerarquías sociales y los miembros de las etnias respetaban a los que 
asumían posiciones de liderazgo. La religión se centró en los cultos de 
los fenómenos naturales y de los rituales cíclicos orientados a asegurar 
la subsistencia. Los líderes religiosos de ambos sexos por medio de 
visiones comunicaban con el mundo sobrenatural, aprovechando sus 
experiencias y habilidades individuales y así modificando el marco ge-
neral de la vida religiosa y el ritual.12

Todo esto les hacía, a ojos de los comentadores españoles, muy di-
ferentes de las culturas sedentarias y estratificadas del México central.13 
Andrés Pérez de Ribas en el prólogo de su crónica los consideraba “la 
gente más bárbara e fiera del Nuevo Mundo”.14 Dada la intensidad y 
larga duración de las misiones jesuitas en esta región, cumplida con 
su intensa producción literaria y su diseminación en Europa, se pue-
de decir que en los ojos de muchos lectores europeos, el indígena del 
noroeste se convertía en genérico de indio americano (un papel similar 

12.	 Véase el detallado compendio de Hers et al. (eds.), Nómadas y sedentarios en el 
Norte de México.

13.	 Véase el texto de Monika Brenišínová, “Entre Bohemia y las Américas”, en el 
presente volumen.

14.	 Robles Ortiz, Historia de los triunfos de nuestra santa fe entre gentes las más bár-
baras y fieras del Nuevo Orbe, p. 20. Palabras muy similares usaban otros misio-
neros jesuitas, por ejemplo, Joseph Neumann, que servía entre los tarahumara. La 
carta del 29 de julio de 1686 es preservada en el Archivo Nacional de la República 
Checa (en adelante NA), JS III 419/3, fols. 120r-121v, editada por Zavaldo, Bo-
hemia jesuitica in Indiis occidentalibus. Latinská korespondece českých jezuitů z 
Ameriky, Filipín a Marián v českých a moravských archivech. Kritická edice [“Bo-
hemia jesuítica en las Indiis Occidentalibus. Correspondencia latina de los jesuitas 
bohemios de América, Filipinas y Marianas en los archivos checos y moravos. 
Edición crítica”], p. 460.

06-Historia oculta_Krizova.indd   203 27/1/26   10:49



204 MARKÉTA KŘÍŽOVÁ

cumplieron los indígenas brasileños en el siglo xvi, en la fase inicial de 
los contactos transatlánticos).15 Al mismo tiempo, el establecimiento 
del sistema de misiones impuso cierta homogeneidad al mosaico cul-
tural y político diverso del noroeste. La labor misionera concentró sus 
primeros esfuerzos en la tarea de sedentarizar a los diversos grupos, 
creando núcleos de población estable como fase previa a la evangeli-
zación. Las tribus y bandas de caza eran congregadas y mezcladas en 
pueblos misionales, donde se ajustaban a un patrón dominante social, 
económico e incluso lingüístico (ya que los misioneros a menudo esco-
gían solamente una de las lenguas nativas para la instrucción y comu-
nicación). Así se conformó gradualmente lo que el historiador David 
Block, en su análisis de otra región misional, ha llamado “cultura de la 
misión”, ámbito en el cual ciertas figuras, como los miembros de la éli-
te indígena, tuvieron un rol fundamental de traducción y mediación.16

Es importante tener en cuenta que la construcción textual y visual 
de las realidades americanas inspiró de modo importante los proce-
sos de autoconstrucción de los mismos europeos como descubridores, 
conquistadores y soberanos del mundo. Los europeos se esforzaban 
por definirse a sí mismos, por averiguar quiénes eran y quiénes que-
rían ser en el universo, ampliado de repente como consecuencia de los 
descubrimientos ultramarinos. A la vez, el desarrollo intelectual y cul-
tural que tomó lugar dentro del marco de la Contrarreforma católica 
repercutió de modo importante en el modo en el que los misioneros 
jesuitas veían el Nuevo Mundo y a sus pobladores nativos. Las cró-
nicas jesuitas, tanto como las antologías de cartas, aspiraban a ejercer 
influencia sobre los lectores,17 es decir, el público general de la Europa 
católica. Los representantes de la orden fortalecían así su dominancia 
en el contexto europeo, y a la vez promovían el sistema ideológico 
ignaciano (incluyendo la imagen de la masculinidad hegemónica mi-
sionera). Pero también se usará en el presente capítulo la documen-

15.	 Véase, para la imagen de los indígenas brasileños en Europa, Binková, “Literární a 
výtvarný předobraz brazilského indiána v českých zemích v 16. a 17. století” [“El 
modelo literario y artístico del indígena brasileño en los países checos, siglos xvi y 
xvii”] y el capítulo de Anna Libánská en el presente volumen.

16.	 Block, Mission Culture on the Upper Amazon: Native Tradition, Jesuit Enterprise 
& Secular Policy in Moxos, 1660-1880.

17.	 Por supuesto, se entremezclaban la imaginería jesuita con las otras fuentes —tex-
tuales tanto como pictóricas— sobre la realidad americana que en este tiempo 
circulaban en Europa; véase el capítulo de Anna Libánská.

06-Historia oculta_Krizova.indd   204 27/1/26   10:49



205MUJERES (INDÍGENAS) Y HOMBRES (MISIONEROS)

tación interna de la Compañía de Jesús, es decir, informaciones que 
no se consideraban propias de propagar en el público, en especial las 
cartas. Precisamente por su carácter íntimo, estas fuentes hacen po-
sible entender tanto el funcionamiento del sistema misional interno 
como la percepción de los mismos jesuitas de su papel en ello y en la 
colonización como tal, aunque a causa de la estructura jerárquica y 
centralizada del sistema informativo jesuita incluso los documentos 
privados estuvieran muy formalizados, previniendo el individualismo 
de estilo tanto como pronunciaciones de opiniones que difieran de la 
ideología católica y del discurso jesuita.18

Como anotó Daniel Reff en la introducción a la edición inglesa de la 
crónica de Pérez de Ribas, hay que entender los documentos misiona-
les como “a la vez creativos y reflectivos. Entre el texto y el mundo hay 
un autor semiautónomo que muestra que la percepción y la represen-
tación de la realidad se rigen por una serie de contingencias, incluidos 
textos anteriores y el propio contexto histórico-cultural dinámico del 
autor”.19 Se mezclan en los textos alusiones a la Biblia, textos de Ignacio 
de Loyola y otros prominentes jesuitas, así como varias obras literarias. 
Pero hubo también distorsiones de la realidad a propósito, en servicio 
a necesidades políticas o dogmáticas. A pesar de que a veces, para dra-
matizar sus narrativas, ponían en la boca de los protagonistas de sus na-
rrativas pronunciaciones directas, al fin y al cabo, fueron los autores je-
suitas que desde su propia lógica y experiencia construían la imagen del 
indio. Con todo, se trata de testimonios de primera mano producidos 
por hombres que pasaban años y a veces decenios en estrecho contacto 
con los indígenas, y dominaban sus lenguas. De todos los que compo-
nían la sociedad colonial de Nueva España, eran con gran probabilidad 
los más familiares con ellos, y los que se encontraban más cerca de lo 
que recientemente comenzó a denominarse frontera de género.

El concepto de la frontera de género (gender frontier) fue acuñado 
por Kathleen Brown en 2018,20 en respuesta a la continuada discusión 

18.	 El sistema minucioso de comunicación interna, y también de archivo de los do-
cumentos de información, describió en detalle Friedrich, ¿Der lange Arm Roms? 
Globale Verwaltung und Kommunikation im Jesuitenorden 1540-1773.

19.	 Reff, “Critical Introduction: The Historia and Jesuit Discourse”; véase también 
la deconstrucción del mismo texto por Rozat, América el imperio del demonio. 
Cuentos y recuentos.

20.	 Brown, “Gender Frontiers and Early Encounters”.

06-Historia oculta_Krizova.indd   205 27/1/26   10:49



206 MARKÉTA KŘÍŽOVÁ

acerca de la frontera colonial y las implicaciones de su existencia para 
el desarrollo social y cultural tanto en América como en Europa. Para 
Brown, el género era crucial en la primera fase de la colonización, en 
los procesos de construcción de las nuevas identidades y jerarquías, 
para dar legitimidad a las nuevas relaciones de poder. En este sentido, 
se puede aludir a la obra de otro historiador, Richard White, quien en 
1991 introdujo su concepto del llamado “espacio en medio” (middle 
ground), en los estudios de fronteras coloniales del Nuevo Mundo, 
para poder concebir mejor el dinamismo cultural en las áreas en las 
que tomaba parte el proceso de colonización. Con base en sus estudios 
del caso del área de los Grandes Lagos norteamericanos, White conci-
bió el espacio en medio a la vez como un lugar geográfico, un proceso 
social y una situación de colonización todavía incompleta.21 Procesos 
similares se pueden identificar en la frontera norteña de Nueva Es-
paña. En la periferia de las tierras ya colonizadas, los grupos sociales 
locales y foráneos se adaptaban unos a otros y a las condiciones cam-
biantes; creaban nuevas identidades y las transformaban con el paso 
del tiempo.

Tanto para White como para Brown, frontera significa un lugar 
geográfico y también la fase del desarrollo sociocultural. Brown for-
muló el concepto dentro de su análisis de la institucionalización del ra-
cismo y el fortalecimiento de las desigualdades basadas en el género en 
la primera fase de la colonización atlántica. Así, ambos autores llama-
ban la atención al involucramiento en procesos de ajuste y transforma-
ción de prácticas cotidianas tanto como del discurso, de todos partici-
pantes del encuentro colonial. La frontera de género existía a causa de 
un choque de larga duración de distintivos, profundamente arraigados 
sistemas sociales, y dentro de estos similarmente firmes conceptos de 
autoridad, género y sexualidad.22 Estas ideas, a su vez, se reflejaban en 
la manera en que los actores de uno de estos sistemas —los misioneros 
europeos— percibían y entendían el papel de las mujeres dentro del 
sistema indígena. Pero, como se verá, a través de la frontera de género, 
tanto como a través de otras fronteras coloniales, reales y simbólicas, 
operaban los actores locales capaces de involucrarse en ambos mun-

21.	 White, The Middle Ground: Indians, Empires, and Republics in the Great Lakes 
Region, 1650-1815, p. ix.

22.	 Brown, “Gender Frontiers and Early Encounters”, pp. 19-20.

06-Historia oculta_Krizova.indd   206 27/1/26   10:49



207MUJERES (INDÍGENAS) Y HOMBRES (MISIONEROS)

dos, y realizar sus agendas de hibridación cultural.23 Muchas de ellas 
eran mujeres indígenas.

Soldados de la milicia de Cristo

Como en otros aspectos de su existencia, también al construir su mas-
culinidad los miembros de la Compañía seguían “nuestro modo de 
proceder” (noster modus procedendi),24 combinando de modo original 
las estructuras culturales existentes y diseñando unas nuevas que ser-
vían mejor para sus objetivos y respondían a la opinión pública. Desde 
sus inicios, los miembros de la orden jesuita y en especial sus líderes 
trataban de fortalecer la imagen de cuerpo social compuesto de hom-
bres con derecho a dominar, “soldados, que como caballos ligeros [...] 
estuviesen siempre a punto para acudir a los rebatos, donde llamaban 
la necessidad de ayuda de las almas”.25 Esta autoimagen correspondía a 
lo que Raewyn Connell denominó masculinidad hegemónica.26 Es de-
cir, era una construcción a propósito de la clase de hombres definidos 
a través de la doble dicotomía (a las mujeres en general y a los varones 
subalternos). Esta construcción legitimaba la expansión política y eco-
nómica de la Compañía de Jesús dentro y fuera de Europa. También, 
servía como vehículo de sus ambiciones socio-reformistas.27 Es decir, 
la construcción de la masculinidad jesuita no solamente confirmaba las 
relaciones de poder desiguales entre varones y mujeres, sino a la vez 
entre diferentes categorías de varones, dentro de las jerarquías sociales 

23.	 Para el concepto de hibridación y su utilidad en entender los procesos que toma-
ban parte en el proceso de colonización, véase la introducción de este volumen.

24.	 La formulación que acentúa la originalidad de la organización interna y las actua-
ciones de la orden y su espíritu corporal la usó por primera vez Ignacio de Loyola. 
O’Malley, The First Jesuits, p. 8.

25.	 Pérez de Ribas, Historia de los triunfos, vol. 1, p. 91.
26.	 Para el concepto de masculinidad de Raewyn Connell, véase la introducción, 

pp. 42-43. Aunque el concepto de Connell ha sido sujeto a críticas y reelaboracio-
nes, por ejemplo Beasley, “Rethinking Hegemonic Masculinity in a Globalizing 
World”; Hearn, “From Hegemonic Masculinity to the Hegemony of Men”, etc., 
se mantiene su utilidad analítica para el estudio de las relaciones de género en 
varios contextos.

27.	 Para las ambiciones socio-reformistas de la Compañía de Jesús, véase Křížová, 
La ciudad ideal en el desierto: Proyectos misionales de la Compañía de Jesús y la 
Iglesia Morava en la América colonial. 

06-Historia oculta_Krizova.indd   207 27/1/26   10:49



208 MARKÉTA KŘÍŽOVÁ

en varios niveles. Connell también advertía —y es algo que hay que 
tomar en cuenta al analizar la situación en las misiones jesuitas ameri-
canas y sus presentaciones en Europa— que la estructura de poder, ba-
sada en la desigualdad de género, no se mantiene exclusivamente por 
la fuerza. Aunque, como se verá en el capítulo, la idea de la “robustez” 
física era evocada con frecuencia para referirse a los misioneros. Pero, 
preponderadamente, los misioneros jesuitas ejercían su superioridad 
sobre los neófitos a través de medios culturales, enraizados tanto en 
las estructuras a largo plazo como en la concreta situación histórica. 
Fueron precisamente las actividades multifacéticas de la Compañía de 
Jesús que les ponían siempre en el foco de la atención pública, en el 
papel de la vanguardia de la verdadera fe en el mundo cristiano, ame-
nazado por la Reforma protestante, el islam y las fuerzas de los “sal-
vajes” del ultramar.

Dentro de este modelo, la actividad jesuita en las misiones ultrama-
rinas adquirió una importancia extraordinaria. Por esto, Ulrike Stras-
ser propuso, como variante del concepto acuñado por Connell, el de 
la masculinidad misional, cuyo modelo masculino y texto fundacional 
es la autobiografía de Ignacio de Loyola.28 Después, se divulgaba entre 
la población europea a través de las crónicas y las cartas jesuitas.29 La 
imagen de los misioneros en estos textos era de hombres de fuerza fí-
sica, espíritu emprendedor y fortaleza moral, capaces de resistir tanto 
las inclemencias del tiempo como los ataques de los indígenas. Se in-
vocaban los temas de la valentía guerrera, de lucha y de combate arma-
do, es decir, todo lo que simbólicamente conformaba la masculinidad 
de los “soldados de Dios”. A pesar de renunciar al uso directo de la 
violencia, los jesuitas no solo enfrentaban actos violentos, sino que es-
tos también constituían una parte integral de su autoimagen. Además 
se empeñaban en imponerse como el rol de orden en las misiones. Este 
fue el caso del misionero Ignacio Xavier Keller, quien en 1751 se invo-
lucró activamente en la supresión del levantamiento en Pimería Alta, 
dejó torturar y al final ejecutar al supuesto líder indígena,30 ya que en 

28.	 Loyola narró su vida entre 1553 y 1555 al joven miembro de la Compañía, Luis 
Gonçalves de Câmara. Para su concepto de masculinidad, véase Strasser, “‘The 
First Form and Grace’: Ignatius Loyola and the Reformation of Masculinity”.

29.	 Strasser, Missionary Men.
30.	 El caso de Keller fue resumido en varios documentos, el más conciso es “Informe 

a su escelencia por el padre Miguel Quijano”, c. 1752, Documentos para la his-

06-Historia oculta_Krizova.indd   208 27/1/26   10:49



209MUJERES (INDÍGENAS) Y HOMBRES (MISIONEROS)

la fase inicial de la conquista los misioneros jesuitas eran los únicos 
representantes del poder español en los territorios del noroeste. Por 
esto, aspiraban a codificarse ante los indígenas como tipos ideales de 
masculinidad del nuevo régimen social y político. 

El mismo cuerpo del continente americano se identificaba con 
el cuerpo de mujer, como objeto de exploración y apropiación,31 
tal como lo muestra el grabado frecuentemente reproducido de 
Johan Stradanus. La feminización discursiva del Nuevo Mundo y 
de sus habitantes se trasladaba, en consecuencia, a la implícita hi-
permasculinización de los conquistadores. Las diferencias físicas 
y culturales entre los europeos y los indios se establecieron como 
diferencias de género, ya que los indígenas estaban definidos por 
medio de la serie de dicotomías específicas de género que habían 
sido explícitamente jerarquizadas en la cultura europea: valor-co-
bardía, actividad-pasividad, fuerza-debilidad, inventiva-imitación, 
disciplina-espontaneidad. Se estableció una relación estrecha entre 
la empresa imperial y la masculinidad de sus protagonistas. Así, re-
laciones de poder, vinculadas con la dicotomía masculino/femeni-
no, fueron expresadas dentro del marco del discurso de la conquista 
americana.32 Todo esto repercutió también en el discurso misional 
jesuita.

Parte integral del ideal masculino hegemónico de la Europa en la 
temprana Edad Moderna fue la violencia. Aunque los misioneros y 
otros protagonistas de la batalla contra el protestantismo y el paga-
nismo no derramaban la sangre de sus oponentes en batalla, sí hacían 
correr la suya. Tanto en Europa, en el marco de la Contrarreforma, 
como en los campos misioneros encontraron la muerte algunas de-

toria de México, vol. 1, pp. 33-76, original en Biblioteca Nacional de México (en 
adelante BNM), Archivo Franciscano, 32/681.1, fols. 1-23v; para la sublevación 
en la Pimería Alta en 1752 véase Rentería-Valencia, “Colonial Tensions in the 
Governance of Indigenous Authorities and the Pima Uprising of 1751”. Acerca 
de la violencia en las misiones jesuíticas, véase también Binková, “La violencia en 
las misiones jesuíticas, intento de una tipología (s. xvii-xviii)”. 

31.	 Para la sexualización de la conquista europea, véase la introducción, p. 37.
32.	 Para el entendimiento de la conquista y colonización desde la óptica de género y 

el imaginario de la masculinidad agresiva de la conquista, véase Zamora, Reading 
Columbus, pp. 173-174; Trexler, Sex and Conquest: Gendered Violence, Political 
Order, and the European Conquest of the Americas; también Křížová, “Pasión 
por lo americano: la cara erótica del encuentro de los dos mundos”.

06-Historia oculta_Krizova.indd   209 27/1/26   10:49



210 MARKÉTA KŘÍŽOVÁ

cenas de los miembros de la orden, y así se confirmaba el ideal de 
la masculinidad hegemónica heroica.33 El martirio masculino de los 
misioneros ha sido celebrado en pinturas, reproducciones y biogra-
fías ejemplares.34 Presumía el sufrimiento, pero a través de la propa-
ganda lo transformó simbólicamente en un acto activo (aunque los 
preceptos jesuitas prohibían a los misioneros buscar activamente la 
muerte).35 Importante era el entrelazamiento simbólico de la muerte 
violenta de los mártires con el topos de la paternidad. La sexualidad 
activa constituía en Europa de la Edad Media y la Moderna temprana 
una de las características de masculinidad hegemónica. En contraste, 
la incapacidad o falta de voluntad de engendrar descendientes, y a 
pasar a ellos el nombre y la propiedad, restaba valor al individuo 
como varón. Esta era una de las causas que disminuían el atractivo 
de entrar en la orden religiosa.36 Los jesuitas no podían engendrar 
hijos, pero de su sangre derramada, como del semen, nacían nuevos 
conversos.

Esta interpretación del juego de palabras semen/semilla, la alu-
sión al uso de la metáfora de “semilla” en la Biblia, pero también la 
simbólica conexión entre los actos de reproducción masculinos y el 
martirio misional se indica en el grabado de Melchior Küsel. Se in-
cluyó como ilustración en el libro dedicado a las vidas ejemplares de 
los jesuitas martirizados, escrito por el jesuita de Bohemia, Matthäus 
Tanner. La inscripción dice “Sanguis martyrum, semen Christiano-
rum” (“la sangre de los mártires es semilla de cristianos”). Según las 
teorías médicas del tiempo, el semen se producía en el cuerpo mascu-
lino de la sangre.37

33.	 Burschel, “Männliche Tode-weibliche Tode. Zur Anthropologie des Martyriums 
in der frühen Neuzeit”. 

34.	 Véase, para el caso del martirio de misioneros franciscanos y su representación en 
Europa, Brenišínová, “Edge and Face of the Habsburg Empire: Cultural Transfer 
of the Iconographic Theme of 26 Martyrs of Japan Between the Old and New 
World”. Véase también la representación de los mártires misioneros jesuitas en 
este volumen para mi texto sobre las misiones jesuitas en Canadá.

35.	 Ahern, “Visual and Verbal Sites: The Construction of Jesuit Martyrdom in North-
west New Spain”.

36.	 Buttigieg, Nobility, Faith and Masculinity: The Hospitaller Knights of Malta, c. 
1580-1700. Karras, From Boys to Men: Formations of Masculinity in Late Me-
dieval Europe, acentuó la importancia de la paternidad y la patrilinealidad a las 
concepciones hegemónicas de masculinidad europea.

37.	 Simons, The Sex of Men in Premodern Europe: A Cultural History.

06-Historia oculta_Krizova.indd   210 27/1/26   10:49



211MUJERES (INDÍGENAS) Y HOMBRES (MISIONEROS)

Fig. 36. Karel Škréta y Melchior Küssel, Sanguis martyrum, semen 
Christianorum, Matthäus Tanner, Societas Jesu usque ad sanguinis et vitæ 
profusionem militans, in Europa, Africa, Asia, et America, Praga, 1675, p. 

270. Biblioteca Nacional, Praga, signatura: 51 A 000024.

06-Historia oculta_Krizova.indd   211 27/1/26   10:50



212 MARKÉTA KŘÍŽOVÁ

Un lema medieval era revitalizado en el específico contexto de la 
expansión ultramarina. En el grabado del libro de Tanner, los ángeles 
en el jardín distribuyen la sangre de los mártires como si fuese semen, 
a modo de símbolo de la fertilidad. El cuerpo martirizado continúa 
su obra activa en el servicio de la expansión europea.38 A la vez, la 
publicación del libro de Tanner en Praga demuestra el íntimo entrela-
zamiento de varios de los campos de trabajo de la Compañía de Jesús 
en las regiones ultramarinas y en los bastiones europeos del protestan-
tismo. Mientras que desde la perspectiva actual las misiones jesuitas 
en el noroeste de Nueva España se hallaban en la periferia del mundo 
conocido, para la orden jesuita —y, consecuentemente, en el discurso 
católico europeo como tal— ocupaban su mismísimo centro. La obra 
misional no solamente justificaba la existencia de la Compañía de Je-
sús, sino que daba legitimidad a la naturaleza expansiva del sistema 
europeo de este tiempo, entrelazándose con las metrópolis dentro del 
sistema de intercambio económico y cultural. La frontera del noroeste 
era a la vez la tierra de confines, tierra del fin del mundo, de “disolu-
ción de lo conocible”, en palabras de Guy Rozat,39 y el mismo centro 
del universo jesuita.40

Mujeres seductoras, mujeres hechiceras, mujeres catequistas

Ya se señaló que las crónicas jesuitas contenían infinidad de detalles de 
la vida cotidiana de los indígenas. Usualmente, se abrían con capítulos 
que resumían las informaciones básicas sobre la naturaleza y cultura 

38.	 Tanner, Societas Jesu usque ad sanguinis et vitæ profusionem militans, in Europa, 
Africa, Asia, et America, p. 270. Véase el comentario de Satrasser, Missionary Men, 
p. 155, a esta ilustración. El lema “la sangre cristiana es semilla” apareció en la obra 
de Quinto Septimio Florente Tertuliano, del siglo iii; véase la edición bajo el título 
Apología de Quinto Septimio Florente Tertuliano, presbítero de Cartago, contra 
los gentiles, en defensa de los cristianos, p. 129.

39.	 Rozat, América imperio del demonio, p. 66.
40.	 Clara Bargellini demostró este hecho de modo persuasivo en su estudio sobre 

la arquitectura de misiones jesuitas de la región norteña de la Nueva Espa-
ña: “At the Center on the Frontier: the Jesuit Tarahumara Missions of New 
Spain”. Para el entrelazamiento discursivo de la historia misional con la histo-
ria europea y la historia de la cristiandad, véase también Reff, Plagues, Priests, 
Demons: Sacred Narratives and the Rise of Christianity in the Old World and 
the New.

06-Historia oculta_Krizova.indd   212 27/1/26   10:50



213MUJERES (INDÍGENAS) Y HOMBRES (MISIONEROS)

locales. En la parte introductoria del presente texto, se advertía que 
las crónicas, los reportes, las cartas reflejaban el mapa cognitivo del 
dogma católico, tanto del eurocentrismo como de la misoginia de los 
jesuitas. Por supuesto, la relación de los jesuitas con las mujeres era 
muy compleja, comenzando con las patronas y admiradoras femeni-
nas de Ignacio de Loyola y continuando con personajes como María 
de Guadalupe de Lencastre y Cárdenas Manrique, duquesa de Aveiro, 
que apoyaba materialmente las misiones y mantenía correspondencia 
intensa con algunos de los misioneros.41 Sin embargo, Loyola, a pro-
pósito, estableció la Compañía sin rama femenina. Esta decisión facili-
tó la cultivación de la masculinidad sin su explícita invocación, ya que 
simplemente por entrar a esta organización homosocial los novicios se 
contrapusieron a lo femenino.42

El objetivo de los autores era, primero, propagar la causa jesuita 
en el Nuevo Mundo, y además brindar información que posibilitase 
desarraigar las costumbres y creencias indígenas.43 Al mismo tiempo, 
motivaba a los autores jesuitas el esfuerzo por cautivar el interés de 
los europeos a través de la exotización del ambiente americano —la 
escena de las historias misionales— y de los actores nativos. El mismo 
editor de las cartas jesuitas, Joseph Stöcklein, invocó el motivo del 
“viaje de sillón” e invitó a sus lectores a experimentar la otredad del 
ultramar.44 El atractivo de los reportes y cartas se aumentaba a través 
de la introducción de numerosos detalles pintorescos de la vida coti-
diana de los indígenas y la historia natural. En estos discursos exoti-
zantes, a las mujeres les era asignada una doble otredad, a causa de su 
indigeneidad y de su sexo. 

Se pueden ver también las grillas culturales, como era el caso de la 
unánime reprobación jesuita de la supuesta fealdad de las indígenas 
(que divergía en muchos aspectos respecto a las imágenes idealizan-
tes de la primera fase de conquista americana, desde sus inicios con 

41.	 Kino, Kino escribe a la duquesa: Correspondencia del P. Eusebio Francisco Kino 
con la Duquesa de Aveiro y otros documentos. También Rahner, Saint Ignatius 
Loyola: Letters to Women. Compárese con el capítulo de Brenišínová sobre la 
obra de I. Tirsch en este mismo volumen, pp. 259-321.

42.	 Strasser, Missionary Men, p. 26.
43.	 Gareis, “Missionary Reports and their Relevance as Ethnographic Sources”.
44.	 Stöcklein, Allerhand so Lehr– als Geist–reiche Brief–Schrifften und Reis–beschrei-

bungen, welche von denen Missionarios der Gesellschaft Jesu aus Beyden Indien 
bis anno 1731 in Europa angelangt sind, vol. 1, prólogo al lector, s. p.

06-Historia oculta_Krizova.indd   213 27/1/26   10:50



214 MARKÉTA KŘÍŽOVÁ

Colón).45 Este era el caso del jesuita Ignacio María Nápoli en Cali-
fornia, entre los guaycuras. Como signo de amistad, los guaycuras 
ofrecieron sus mujeres a Nápoli y a sus acompañantes, no obstante 
el padre las rechazó.46 Joseph Och, que trabajaba con los pimas de 
Sonora, se sentía protegido contra toda tentación por la costumbre 
de las indias de cubrirse el pecho con tatuajes, que le parecían tan re-
pulsivos que “a ningún hombre puede acosar un pensamiento carnal 
o impúdico cuando vea a esas criaturas”.47 En las narrativas jesuitas, 
se mezcló la repulsión física hacia las mujeres con las confirmacio-
nes persistentes de la castidad de los misioneros, y con la exagerada 
sexualización de las indígenas. Esto, por supuesto, resultaba del ge-
neral “esplendor de la misoginia europea”,48 es decir, la convicción 
de teólogos, médicos, juristas y filósofos en torno a la inferioridad 
y debilidad del sexo femenino del periodo temprano moderno. Los 
misioneros percibían la sexualidad indígena femenina como una ame-
naza a su integridad como siervos de Dios. Como notó Susan Deeds, 
la erotización de la otredad servía a los europeos para construir un 
espacio moral superior para sí mismos;49 y así resultan también los 
reportes jesuitas. En contraste a la sexualidad animal de la mujer in-
dígena, sobresale aún más la nobleza y moderación del misionero, su 
superioridad masculina cultivada. 

A pesar de estos pronunciamientos, la correspondencia privada 
revela que algunos de los misioneros durante su servicio misional di-
vergían del ideal de la masculinidad misional y de los preceptos de 
castidad. Sobre Manuel Domínguez en Nayarit se decía que “leva mu-
chas mujeres a su casa y que detiene a las que le hacen el gusto y las 
que no quiere las echa de casa”.50 Por supuesto, tales desviaciones eran 

45.	 Véase el capítulo de Anna Libánská en este libro. 
46.	 Nápoli, “Breve relación de la nueva entrada al sur, en la copiosa gentilidad de la 

nación [de los] coras para la nueva fundación de la misión de Santiago de las Pal-
mas”, BNM, Archivo Franciscano, 3/52.1, fol. 7. 

47.	 Och, “P. Joseph Och’s, Glaubenspredigers der G. J. in Neumexico, Nachrichten 
von seinen Reisen nach dem spanischen Amerika, seinem dortigen Aufenthalte vom 
Jahr 1754 bis 1767, und Rückkehr nach Europa 1768”; trad. al español en Hausber-
ger, “La vida cotidiana de los misioneros jesuitas en el noroeste novohispano”, p. 87. 

48.	 Gómez y Humberto, Rostros y rastros del demonio en la Nueva Granada. Indios, 
negros, judíos, mujeres y otras huestes de Satanás, p. 269.

49.	 Deeds, “Indian Women in Jesuit missions”, pp. 261-262.
50.	 Carta del padre visitador Bartolomé Wolff al padre provincial Agustín Carta, 

Santa Teresa, 10 de enero de 1760, W. B. Stephens Collection, University of 

06-Historia oculta_Krizova.indd   214 27/1/26   10:50



215MUJERES (INDÍGENAS) Y HOMBRES (MISIONEROS)

después citadas con frecuencia por los críticos de los jesuitas y usadas 
para disminuir su fama, su influencia en las más altas capas de política, 
y también para perjudicar la imagen que ellos mismos construían so-
bre sus actividades coloniales. En el contexto de la representación de 
las mujeres por los jesuitas, sin embargo, tales casos solamente confir-
maban el estereotipo de la indígena sensual, fortalecida en su sexuali-
dad por las fuerzas diabólicas y por tal razón era capaz de contrapesar 
la virtud de los misioneros. 

En sus críticas de las mujeres desenfrenadas, emergen en las cróni-
cas y las cartas numerosos de los jesuitas detalles sobre la vida femeni-
na antes y después del establecimiento de las misiones. Los misioneros 
describían su traje (o su desnudez), sus actividades de recolección, su 
papel en los rituales.51 En algunos casos, el discurso jesuita alababa a 
las mujeres en contraste con los varones indígenas, por ejemplo, al 
deliberar sobre uno de los rasgos que se adscribían a los indígenas 
no convertidos: la ociosidad. Se presentaba la imagen de la comuni-
dad primitiva, en la que los varones “yacen en un ocio perpetuo a la 
sombra de los árboles” y las mujeres se encargan del trabajo.52 En su 
crónica sobre California, Miguel del Barco describía cómo “una sola 
mujer lleva dos hijos, el uno sentado sobre los hombros y el otro, de 
pocos meses, al pecho o metido en la red a la espalda. Y aun algunas 
veces llevan tres: los dos como acabo de decir y el otro, como de cua-
tro años, le llevan de la mano caminando el niño por su pie. Todo esto 
no impide a la mujer el llevar también a la espalda todo su ajuar”.53 
La representación de la misma situación —mujer indígena cuidando 
simultáneamente por dos hijos— aparece en la ilustración que acom-
pañaba el mapa del misionero Adán Gilg.

Los reportes misionales también hacían hincapié en las jerar-
quías en las sociedades indígenas, que se destacaban por fuerte 
protagonismo femenino. El hecho de que antes de la llegada de los

Texas, Austin, n.º 66, p. 34, citada por Hausberger, “Vida cotidiana”, p. 25, da 
otros ejemplos de los misioneros “mujerigos” (la palabra que usaban sus supe-
riores).

51.	 Véase también el capítulo de Monika Brenišínová en este volumen que analiza las 
imágenes de mujeres indígenas californianas en la obra del jesuita Ignacio Tirsch.

52.	 La carta del misionero Nicolás Tamaral es citada por Clavijero, ed. Miguel León 
Portilla, Historia de la Antigua o Baja California [1789], p. 171.

53.	 Del Barco, Historia natural, p. 203.

06-Historia oculta_Krizova.indd   215 27/1/26   10:50



216 MARKÉTA KŘÍŽOVÁ

europeos en la región las mujeres en muchos casos ocupaban posi-
ciones de prestigio e incluso poder se consideraba una de las prue-
bas de la barbarie indígena. En múltiples ocasiones los jesuitas no 
entendían las estructuras sociales o las costumbres sobre las que 
escribían, como en el caso de Pérez de Ribas cuando erróneamente 
consideraba la residencia matrilineal y la terminología nativa de pa-
rentesco, que se derivaban de la madre, como pruebas de existencia 
generalizada de relaciones incestuosas.54 A veces, se compartían con 
los lectores informaciones muy íntimas, como las descripciones de-
talladas de los abortos y el infanticidio entre los mayas en Sonora, 
también en la crónica de Andrés Pérez de Ribas. Según el cronista, 
a las mujeres las motivó en las situaciones de hambrunas y guerras 
el esfuerzo de mantener vivos a sus niños mayores. Podemos pues 
entender este pasaje como el testimonio del esfuerzo de las mujeres 
nativas para mantener el control sobre sus cuerpos y sus descen-

54.	 Pérez de Ribas, Historia de los triunfos, vol. 2, p. 18. 

Fig. 37. Adán Gilg, Mapa de la misión en California, 1692. Archivo Regional 
de Moravia, Colección de documentos del Museo de Francisco (Františkovo 

muzeum), Brno, signatura G 11.

06-Historia oculta_Krizova.indd   216 27/1/26   10:50



217MUJERES (INDÍGENAS) Y HOMBRES (MISIONEROS)

dientes, un esfuerzo que se contradecía con las usanzas europeas de 
este tiempo.55

Los jesuitas se involucraban intensamente en la vida privada de los 
neófitos, sobre todo en orden a la persecución de prácticas que contra-
decían las normas de la fe católica y los sagrados principios de la pro-
creación. El control de la vida sexual indígena constituyó uno de los 
pilares fundamentales de la labor misionera y una de las facetas de la 
vida femenina más directamente afectadas por la evangelización.56 No 
solamente se reemplazó el previo sistema complicado de familias ex-
tensas con un sistema basado en la estricta monogamia, sino que uno 
de los objetivos declarados de la obra misional era el establecimiento 
del orden social patriarcal en las comunidades misionales. Se afirmaba 
la soberanía de los hombres sobre las mujeres tanto en la gobernación 
como en la economía, y también en la vida espiritual (aunque en esta, 
la participación indígena era muy limitada). El proyecto misionero, 
por consiguiente, diseñó un espacio hogareño para la mujer, reservan-
do la esfera pública (la guerra, el gobierno) a los hombres. 

Los misioneros se empeñaban en fortalecer la posición de los varo-
nes indígenas hacia las mujeres. Se establecían reglas de conducta en el 
matrimonio que subordinaban la esposa a su marido y la hija al padre. 
En la enseñanza del catecismo, a la hora de asistir a misa, en las fiestas, 
incluso en las jornadas laborales se aplicó la estrategia de separación 
como medida de vigilancia y de control. “La distribución ordinaria 
de tiempo es ésta”, escribió Nicolás Tamaral en su informe sobre la 
misión de la Purísima Concepción Cadegonó, fundada en 1720 en Ca-
lifornia. 

Al querer amanecer se tocan las avemarías; entonces toda familia do-
méstica acude a la iglesia, rezan y saludan a la Santísima Virgen, cantan el 
Alabado, primero los hombres, después las mujeres [...] y en ésta y todas 
las distribuciones de concurrencia de hombres y mujeres siempre están 
aparte los hombres, juntos, y en lugar separado las mujeres, juntas. [...] 
[Después], cada uno acude a lo que se le ha encargado: los hombres al 
trabajo de campo o fábrica de iglesia..., las mujeres, unas a hilar algodón 
y lana, otras a hacer medidas. [...] A las diez del día se toca la campana y 

55.	 Pérez de Ribas, Historia de los triunfos, vol. 2, p. 18.
56.	 Como notó Vitar, “Jesuitas, mujeres y poder”, p. 49, el son de campanas que pau-

taba la vida en las misiones también fue utilizado para señalar la hora de los debe-
res conyugales.

06-Historia oculta_Krizova.indd   217 27/1/26   10:50



218 MARKÉTA KŘÍŽOVÁ

acuden a la iglesia todos los niños y niñas de doctrina, puestos aparte unos 
de otros.57

A través de estas reglas de vida, se construía una nueva variante de 
la frontera de género dentro de los mismos asentamientos indígenas 
misionales. A pesar de la retórica de pasividad, es claro, a partir de los 
textos jesuitas, que las mujeres, tanto como los hombres indígenas, 
activamente tomaban sus destinos en sus manos en un esfuerzo por 
sobrevivir ante la nueva situación y usando sus estrategias sociales y 
culturales tradicionales, así como las nuevas. Durante la primera fase 
de la colonización se aceleró el desarrollo social dentro de las socie-
dades indígenas dando paso al establecimiento de nuevas élites que 
mantenían los lazos con su propia comunidad, pero al mismo tiempo 
ya se hallaban profundamente enraizados en la cultura del conquista-
dor; y de este enraizamiento derivaban su poder. Como ya se explicó, 
el régimen patriarcal, impuesto dentro del sistema misional, excluía 
a las mujeres de las posiciones de poder y privilegio, y también de la 
participación activa en los rituales católicos, mientras que los hom-
bres eran encargados de los deberes religiosos tales como catequistas, 
sacristanes y supervisores. Eran los funcionarios masculinos (gober-
nadores, alguaciles etc.) quienes —dentro del sistema de masculinidad 
cómplice— se beneficiaron desproporcionadamente del sistema mi-
sional, tanto económicamente como culturalmente.

Fue a causa de estas restricciones que las mujeres indígenas se invo-
lucraron activamente en los esfuerzos por revivir la religión original, 
ya que esto significaba la posibilidad de mejorar también su posición 
social. Este era el caso de los eventos nocturnos clandestinos en las 
misiones, durante los cuales la danza y el consumo de bebidas embria-
gantes rememoraba los rituales tradicionales.58 Uno de estos casos lo 
menciona Andrés Pérez de Ribas cuando se refiere al diablo que pre-
dicaba en la casa de una mujer de la etnia guasave, que presuntamente 

57.	 Fragmento del “Informe del padre Nicolás Tamaral al padre visitador de las mi-
siones de California” (ca. 1730), Archivo General de la Nación (Ciudad de Mé-
xico), ramo Historia, t. 21, publicado en Del Río (ed.), Crónicas jesuíticas de la 
Antigua California, pp. 96-98.

58.	 Véase la descripción de tales rituales nocturnos en la carta del misionero Joseph 
Neumann, fechada el 29 de julio de 1686 en Sisoguichi (en la región Tarahumara), 
preservada en copia en el NA, JS III 419/3, fols. 120r-121v, editada por Zavadil, 
“Bohemia jesuitica”, pp. 465-466. 

06-Historia oculta_Krizova.indd   218 27/1/26   10:50



219MUJERES (INDÍGENAS) Y HOMBRES (MISIONEROS)

continuaba en el culto practicado originalmente por su padre.59 Hubo 
también un involucramiento activo de mujeres en sublevaciones arma-
das. La carta de Adán Gilg, enviada en febrero 1692 de su misión entre 
la etnia seri en Sonora, hablaba de otra mujer, también sin nombre, 
que “viajaba por todo el país” y así reunía “multitud de indígenas” 
para adorar una deidad tradicional en la forma de un hombre joven, 
vestido de rojo.60

Otras indígenas trataban de fortalecer su posición a través de la ma-
nipulación del nuevo sistema. En los informes de misiones aparecen 
abundantes relatos de actos virtuosos atribuidos a mujeres. Algunas de 
estas vidas ejemplares pasaron a los libros de sermones. Casi siempre 
resalta en ellos la perseverancia en la guarda de la castidad y la devoción 
a la Virgen y a los santos de la Compañía (san Ignacio y san Francisco 
Javier, especialmente).61 También la crónica de Pérez de Ribas contiene, 
al lado de las biografías ejemplares de los misioneros, las historias de 
vida de conversos ejemplares, de hombres tanto como de mujeres. Tales 
narrativas confirmaban el éxito de la obra misional, y a la vez servían 
como relatos modelo para las subsecuentes generaciones de neófitas. 
Por ejemplo, los jesuitas impulsaron un fuerte culto a la figura mariana 
para introducir los ideales católicos de la maternidad en las mujeres 
indígenas. A pesar de su exclusión de posiciones de liderazgo oficiales 
en la Iglesia, las mujeres podían sobresalir a través de su adhesión a la 
Virgen, su participación activa en la construcción de las iglesias consa-
gradas a ella, en las procesiones y otros actos de veneración.62

Pero algunas mujeres sobresalían aún más. Notable es el caso de 
cierta Luisa, de la etnia denominada “ocoroni” (en Sinaloa, vivió ori-
ginalmente a lo largo del río de mismo nombre). A diferencia de la ma-
yoría de otras actoras femeninas, que quedan anónimas en los textos je-
suitas, identificadas solamente como “la mujer vieja”, “la mujer pima” 
etc., conocemos no solamente el nombre (cristiano), sino también la 
historia personal de esta mujer. Y el cronista Pérez de Ribas también 

59.	 Pérez de Rivas, Historia de los triunfos, vol. 1, p. 123.
60.	 La carta preservada en la copia en el NA, JS III 419/3, fols. 138r-143v, y en Archi-

vum Romanum Societatis Iesu (en adelante ARSI); editada por Zavadil, “Bohemia 
jesuitica”, pp. 234-244.

61.	 Gonzalbo Aizpuru, La educación popular de los jesuitas, pp. 53-54, 178-179.
62.	 Pérez de Rivas, Historia de los triunfos, vol. 1, pp. 246-247 (citando la carta de 

Pedro Méndez, de entre los mayos).

06-Historia oculta_Krizova.indd   219 27/1/26   10:50



220 MARKÉTA KŘÍŽOVÁ

revela sus estrategias de manipular el sistema colonial. Según Pérez de 
Ribas, Luisa era “una India de grande valor, y Christiana”.63 Desem-
peñó un papel importante en el proceso de la conquista del territorio 
de la etnia vecina a los ocoroni —los zaques— por el capitán español 
Diego Martínez de Hurdaide. Luisa fue supuestamente apresada por 
los españoles, y durante algunos años sirvió como esclava en la ciudad 
de Topia. Fue bautizada y, aunque este hecho el cronista jesuita lo pasó 
por alto pudorosamente, con gran probabilidad forzada a convertirse 
en concubina del capitán. Al fin regresó a los ocoroni “con dos hijas 
que auia”, pero mantuvo contacto con el capitán, visitándole, acep-
tando sus “regalos” y sirviéndole de intérprete en sus expediciones en 
los territorios no sometidos. Subsecuentemente, Lusia se involucraba 
activamente en la catequesis al lado de los misioneros jesuitas.64

Hay que tener en cuenta que, a pesar de que Pérez de Ribas profesó 
de conocer personalmente a Luisa por largo tiempo, se trata, por su 
parte, de una construcción similar a casos de otras narrativas ejempla-
res de modelos anónimos de mujeres indígenas. A la vez, su crónica 
servía para unos objetivos concretos políticos de la Compañía de Je-
sús: tratar de fortalecer su posición en el virreinato de Nueva España 
y de ganar el apoyo de importantes personalidades.65 Dentro de este 
contexto, no es sorprendente que Luisa se parezca a una nueva Malin-
che en su crónica. Así, el capitán Hurdaide, conquistador del noroeste 
y uno de los patrones de la Compañía en dicha región, asumió, por lo 
menos en la crónica de Pérez de Ribas, el papel de un nuevo Hernán 
Cortés. De todos modos, es probable por lo menos que Luisa fuera 
un personaje real, y no una completa invención del cronista. Si este 
fuera el caso, podemos ver a Luisa no como una agente de la acultura-
ción misional, como la representó Pérez de Ribas en su crónica. Más 
bien, era una intermediaria cultural, en el sentido aún más amplio de 
que presenta Patricia Seed en su texto sobre mujeres en colonización 
española citado en la introducción a este volumen.66 Y en este su papel 

63.	 Pérez de Rivas, Historia de los triunfos, vol. 1, p. 87.
64.	 Pérez de Rivas, Historia de los triunfos, vol. 1, pp. 161-163.
65.	 Véanse, Reff, “Critical Introduction”; Rozat, América imperio del demonio.
66.	 Seed, “Women in the Atlantic World”, p. 166; véase la introducción de este vo-

lumen, p. 51. Sobre el papel de los intermediarios culturales (cultural brokers) a 
través de las divisiones étnicas/raciales en el proceso de la colonización española 
escribió Szasz (ed.), Between Indian and White Worlds: The Cultural Broker. 

06-Historia oculta_Krizova.indd   220 27/1/26   10:50



221MUJERES (INDÍGENAS) Y HOMBRES (MISIONEROS)

de intermediarias, también las mujeres indígenas tomaban parte en los 
complejos procesos de criollización de la sociedad novohispana que 
describió persuasivamente Alberto Baena Zapatero.67

Al aceptar el papel asignado dentro del sistema español, en realidad 
Luisa era capaz de trasladar tanto la frontera física colonial como la 
frontera de género. Su involucramiento tanto en la conquista como en 
la catequesis de los zaques hay que interpretarlo como un esfuerzo de 
establecerse con firmeza dentro de las nuevas jerarquías, usando los 
nuevos instrumentos simbólicos que estaban a disposición de la mujer 
indígena, pero a la vez manteniendo su posición en las viejas estructu-
ras sociales. Uno de estos instrumentos simbólicos era el comadrazgo, 
o sea, el establecimiento de parentescos simbólicos, además de las je-
rarquías de poder.68 Según Pérez de Ribas, Luisa actuaba como coma-
dre junto a sus hijas, literalmente, en centenares de bautismos de niños 
zaques.69 Pérez de Ribas interpreta su fervor como prueba del poder 
del Espíritu Santo, pero Luisa también establecía así una posición cla-
ve social y, al mismo tiempo, aseguraba que pasase eventualmente tal 
posición a sus descendientes.70

Conclusiones

En la documentación jesuita, a primera vista, las mujeres indígenas 
están a la sombra de los actos heroicos de los misioneros y los actos de 
barbarie efectuados por sus rivales indígenas. Es muy característica en 
este respecto la aseveración del cronista de las misiones de California, 
Miguel del Barco, según la cual sus compañeros jesuitas se empeñaban 
en “mirar [las mujeres indígenas] hacia el rostro solamente y no bajar 
por descuido la vista por no ver su desnudez”.71 Se podría amplificar 

67.	 Baena Zapatero, Mujeres novohispanas e identidad criolla, s. xvi-xvii.
68.	 Horstman y Kurtz, “Compadrazgo and Adaptation in Sixteenth Century Central 

Mexico”.
69.	 Pérez de Rivas, Historia de los triunfos, vol. 1, p. 104.
70.	 Reff, “Saints, Witches and Go-betweens: The Depiction of Women in Missionary 

Accounts from the Northern Frontier of New Spain”.
71.	 Del Barco, ed. Miguel León Portilla, Historia natural y crónica de la antigua Califor-

nia, p. 199. De modo casi idéntico describía esta usanza Augustin Strobach para las 
islas Marianas, “Relatio rerum notabilium in Marianis”, 1682, preservada en copia en 
el NA, JS III 419/3, fols. 239r-241v, editada en Zavadil, “Bohemia jesuítica”, p. 573.

06-Historia oculta_Krizova.indd   221 27/1/26   10:50



222 MARKÉTA KŘÍŽOVÁ

el imaginario evocado por el cronista y constatar que no solamente los 
misioneros trataban de ignorar los cuerpos de las mujeres indígenas, 
sino que también excluían la posibilidad de entender sus pensamien-
tos, sus motivaciones y sus sentimientos. Según las ideologías euro-
peas de ese tiempo, las mujeres carecían de capacidades intelectuales 
y voluntad propia.72 Consecuentemente, los documentos jesuitas las 
presentan consistentemente no como actoras, sino como instrumentos 
del diablo (las mujeres todavía no convertidas o las apóstatas), o de 
Dios (las neófitas de comportamiento ejemplar).73

La segunda lectura de estas fuentes, sin embargo, no solamente re-
vela numerosas referencias a mujeres en las crónicas, reportes y cartas 
jesuitas, pese a su importante papel en la construcción de las narrati-
vas, las estereotipadas imágenes de la mujer no convertida y la mujer 
neófita se contraponían al tipo ideal del misionero jesuita, ejemplo a 
seguir por los lectores europeos. No obstante, se incluyeron también 
en los textos detalles de la vida cotidiana, tanto antes como después del 
establecimiento de las misiones, y menciones sobre mujeres concretas. 
A pesar de la retórica que les presentaba como seres sin razón e inte-
lecto, resulta claramente su agencia en los textos misioneros.

Esta constatación ciertamente no quiere relativizar el sufrimien-
to de innumerables mujeres indígenas ocasionado por la conquista y 
el sistema colonial. Sin embargo, los testimonios jesuitas sobre ellas, 
muchos de ellos no intencionados, documentan claramente el hecho 
de que la convivencia en las misiones no se puede percibir como una 
batalla que concluya en derrota (es decir, la aculturación de los indí-
genas) o victoria (resistencia). En el nuevo sistema brutal y traumati-
zante, la supervivencia, tanto física como cultural, de las comunidades 
indígenas dentro del sistema colonial dependía de sus aptitudes para 
comprender, modificar y manipular la tradición de los colonizadores. 
En el sistema patriarcal, en el que muchos de los hombres indígenas se 
integraron, emulando las prácticas europeas de masculinidad cómpli-
ce, muchas veces las mujeres eran agentes activas del encuentro físico 
y cultural en la frontera misional. 

72.	 Weber, “Saint Teresa, Demonologist”; Sánchez Ortega, “Woman as Source of Evil 
in Counter-Reformation Spain”.

73.	 Pérez de Ribas (Historia de los triunfos, vol. 1, p. 74) en su crónica sobre las misio-
nes del noroeste de Nueva España presenta varios ejemplos de “efectos excelentes 
de la gracia divina, poderosa a dar tal valor a mujeres flacas”.

06-Historia oculta_Krizova.indd   222 27/1/26   10:50




