https://doi.org/10.31819/9783968697444_003

I11.

Ecos DE MUJER: LA PRESENCIA FEMENINA
EN LA PINTURA MURAL DE NUEvA EsraNa
DEL SIGLO XVI

MonNika BRENISINOVA

RESUMEN

El presente capitulo estudia la representacion de la mujer en el siglo xv1
a partir de los ejemplos de la pintura mural del centro de México con el
fin de analizar cémo se construfa y percibia la feminidad en la sociedad
colonial novohispana y cuéles eran los roles ideales de la mujer en la so-
ciedad promovidos por la Iglesia catdlica. En la Nueva Espaiia del sete-
cientos, la pintura mural se desarroll6 especialmente en la arquitectura
de conversion, la cual sirvid para la cristianizacién de las poblaciones
nativas promovida por las 6rdenes misioneras. Este capitulo pone énfa-
sis en la exploracion y andlisis de las formas en las cuales se representaba
el género utilizando la estructura de didlogo junto con la definicién de
género de Joan W. Scott para estructurar el texto. Combina este el estu-
dio de las representaciones de la mujer novohispana en la pintura mural
con las fuentes escritas en forma de literatura religiosa contemporanea
de cardcter prescriptivo y los documentos inquisitoriales que sirven de
correctivo al estudio de fuentes visuales, ya que permiten comprender
no solo el comportamiento esperado e imaginado por parte de los au-
tores hacia las mujeres, sino también su realidad cotidiana.

PALABRAS CLAVE: historia de mujeres; historia del género; Nueva Es-
pafia; México colonial; centro de México; representacion; pintura mu-
ral; Inquisicién; transgresiones sexuales; poblacién nativa; matrimo-
nio; adulterio; amancebamiento.


https://doi.org/10.31819/9783968697444_003

138 MONIKA BRENISINOVA

APERTURA DE DIALOGO

Aunque hoy en dia la pintura mural se encuentra en la arquitectura de
forma bastante esporddica, en la Europa del siglo xv1 era comtn y el
espectador podia encontrarla tanto en contextos religiosos como secu-
lares y domésticos. Las iglesias fueron espacios notorios para la pintu-
ra mural durante toda esta centuria. Estos murales solian representar
relatos biblicos, imidgenes de santos y santas envueltos en simbolismo
religioso con el objetivo de inspirar piedad, educar a los analfabetos
y reforzar la doctrina cristiana. Las cortes y palacios renacentistas se
adornaban con pinturas murales que celebraban el poder, la riqueza y
el linaje de las élites mediante pinturas alegdricas, histéricas o mitold-
gicas con el fin de transmitir mensajes de legitimidad y autoridad poli-
tica. Los burgueses las encargaban para sus casas, con escenas de la vida
cotidiana, paisajes o relatos alegérico-mitoldgicos. Los ayuntamientos
y edificios civicos presentaban murales que ilustraban virtudes civicas,
acontecimientos histéricos y representaciones alegdricas de la justicia.!

Fig. 19. Anénimo, Martin de Asebeido junto con los caciques nativos Juan
Inica Actopa y don Pedro de Izcuincuitlapilco, pintura mural policromada,
siglo xv1, exconvento agustino de San Nicolds, Actopan, Hidalgo. Foto:
archivo personal de Monika Brenisinova.

1. Borsook, The Mural Painters of Tuscany: From Cimabue to Andrea Del Sarto;
Burckhardt y Murray (eds.), The Civilization of the Renaissance in Italy; Camp-
bell y Cole, Italian Renaissance Art I, I1; Baxandall, Painting and Experience in
Fifteenth-Century Italy: A Primer in the Social History of Pictorial Style.



ECOS DE MUJER 139

El mural policromado que se encuentra en el claustro bajo, en la parte
septentrional a la izquierda desde la entrada a la escalera monumental,
representa a los caciques indigenas Juan Inica Actopa y don Pedro de Iz-
cuincuitlapilco, quienes participaron en la fundacién del convento, junto
con el fray Martin de Asebeido, el director del programa iconogrifico.
Todos estin arrodillados venerando la imagen de Jesucristo crucificado,
colocada sobre un altar sencillo, con el fraile agustino a la cabeza. La re-
presentacion ilustra la colaboracion entre misioneros y élites nativas en la
construccién de los conventos novohispanos y el proceso de cristianiza-
cién de las poblaciones nativas.

También en la tradicién del precontacto, la pintura mural esta-
ba casi omnipresente y decoraba edificios religiosos y residenciales,
como demuestran las excavaciones de grandes centros arqueolégicos
mesoamericanos como Cholula o Teotihuacan.? Tras la llegada de los
espafioles, las dos tradiciones —la mesoamericana y la occidental — se
hibridaron® para crear un arte indocristiano.* Sin embargo, prefiero
emplear el término arte catdlico-indigena, ya que la mayor parte de
los murales tratados en este capitulo fueron pintados en el dltimo ter-
cio del siglo xv1, es decir, en plena época de catolizacién (1570-siglo
xviI) y no de evangelizacién (afios 1520-1560).° Los misioneros no se
limitaban a difundir simplemente el cristianismo, sino que buscaban
propagar la ortodoxia catdlica en los territorios americanos,® y en ese

2. Espinosa Pineda, El arte en Teotihuacin, pp. 23-29; De la Fuente (coord.), Muros que
hablan. Ensayos sobre la pintura mural prebispanica, esp. pp. 191-279; De la Fuente,
La pintura mural prehispanica en México I. Teotibnacdn, pp. 122-129; Uriarte, Arte y
arqueologia en el altiplano central de México: una vision a través del arte, pp. 159-160.

3. Parael concepto de hibridacién véase la introduccidn, pp. 35-36.

4. Al no existir un consenso entre los historiadores del arte sobre cémo denominar
el arte hibrido que nacié del contacto entre Mesoamérica y Europa, se usa una va-
riedad de términos. El término de arte indocristiano fue acufiado por Constantino
Reyes-Valerio en 1978 en el libro del mismo nombre. Pablo Escalante Gonzalbo
prefiere otra variante del término como sugiere en el titulo de su libro El arte
cristiano-indigena del siglo xvi novobispano y sus modelos europeos.

5. En el contexto de la Nueva Espaiia, el término evangelizacién resulta adecuado
para las primeras décadas del siglo xv1, cuando predominaban los esfuerzos misio-
nales y pedagégicos de las 6rdenes mendicantes. Sin embargo, tras el Concilio de
Trento, el proceso adquiere un caricter distinto: més que evangelizar, se trataba de
catolizar, es decir, consolidar la ortodoxia y disciplinar la prictica religiosa confor-
me a los principios tridentinos.

6. Como sugiere por ejemplo Diego de Valadés, ed. Esteban J. Palomera, Retdrica
Cristiana, de Fray Diego Valadés, p. 599.



140 MONIKA BRENISINOVA

proceso ambas tradiciones artisticas se hibridaron de forma tnica. In-
cluso en la América espaiiola, la pintura mural se encontraba también
fuera del dmbito eclesidstico en edificios seculares, pero la mayor evi-
dencia se ha conservado en la llamada arquitectura de la conversién
y evangelizacién,” que se desarrollé en el siglo xv1 en el territorio de
Nueva Espafia en cooperacion entre los habitantes nativos y los misio-
neros europeos (y posteriormente también criollos y mestizos) con el
fin de consolidar la fe catdlica entre los indigenas.

DELIMITACION DEL EJE TEMATICO Y MARCO CONCEPTUAL

En el presente capitulo me enfocaré en las representaciones de las mu-
jeres contempordaneas en la pintura mural del centro de México del
siglo xvi. Omitiré intencionalmente las representaciones mitoldgicas,
alegéricas o hagiogrificas, aunque pueden ser ocasionalmente men-
cionadas si tienen relevancia para la temdtica del presente capitulo y
su argumentacion. Ademds, el texto combina fuentes que suelen es-
tudiarse por separado, al complementar el estudio de los murales con
fuentes inquisitoriales que permiten entrever las formas en que las
mujeres actuaban y eran percibidas en el siglo xvr.

Al estudiar la pintura mural, es necesario distinguir entre la reali-
dad y su representacion, entre los autores junto con los patrones de
las representaciones y los representados y representadas. Y también
es obligatorio tomar en cuenta al publico en su diversidad. Por estas
razones, abordaré el arte en este capitulo como un sistema simbélico
que encarna, expresa y comunica las relaciones sociales, de género y de
poder propias de su contexto histérico. En este capitulo analizaré las
pinturas murales como registro visual de la dinimica de poder entre
géneros, donde la posicidn, los gestos y las interacciones de las figuras
masculinas y femeninas revelan actitudes sociales hacia las relaciones

7. El término de arquitectura de la conversion y evangelizacién fue acufiado por
Gloria Espinosa Spinola para denominar a los complejos conventuales erigidos
por las érdenes mendicantes en relacién con la cristianizacién de la poblacién
nativa. Estos complejos se caracterizan por contener estructuras anexas como son
atrio, capilla abierta, capillas posas y cruz atrial (Espinosa Spinola usa el término
cruz de piedra) que conforman un espacio litirgico multifuncional. Espinosa Spi-
nola, Arquitectura de la conversion y evangelizacion en la Nueva Espania durante
el siglo xvi, pp. 83-85.



ECOS DE MUJER 141

de género, la autoridad y la agencia. Y que no solo reflejaban, sino que
también contribuian a reproducir o cuestionar las normas de género
imperantes, representando las expectativas sociales sobre los roles y
jerarquias dentro de la comunidad. Este tema se desarrolla también en
otros capitulos de este libro desde distintas perspectivas.

En este capitulo, sigo la definicién de género de Joan W. Scott®
y, en particular, los cuatro aspectos que interactdan en su construc-
cién, que me sirven para estructurar el capitulo. Asi que me centraré
gradualmente en: 1) el simbolismo de las pinturas que requiere el co-
nocimiento de la iconografia mesoamericana y cristiana, y su anélisis
iconoldgico con la nocién de ambas cosmovisiones’ involucradas; 2)
la normatividad (el arte, las leyes, etc.) e ideologia (la Iglesia, la edu-
cacién, el Estado, etc.); 3) las relaciones de poder (la jerarquia y orga-
nizacién social, dominacién y sumision, etc.); y 4) la subjetividad (la
interiorizacién y/o rebelion contra las normas, etc.).

Concebiré la ideologia, en concordancia con Louis Althusser y su en-
sayo “Idéologie et appareils idéologiques d’Etat. (Notes pour une recher-
che)”, de 1970,'"° como un sistema omnihistdrico!! creado por las fuerzas
dominantes que realizan una transposicién imaginaria de las condiciones
reales con el fin de dominar la sociedad. Es decir, que la ideologia solo
alude a la realidad, pero se materializa en forma de aparatos estatales (la
monarquia espafiola y su sistema administrativo y colonial), represivos
(Inquisicién) o ideolégicos (familia, escuela o Iglesia novohispana),'? sus

8. Parala definicion de género de Scott, su discusién y critica, véase la introduccidn,
p- 39. Compirese con la concepcién de género en Kellogg, Weaving the Past: A
History of Latin America’s Indigenous Women from the Prebispanic Period to the
Present, pp. 5-7; Socolow, The Women of Colonial Latin America, pp. 1-4, 190-
192; Vieira Powers, Women in the Crucible of Conquest: The Gendered Genesis
of Spanish American Societry, 1500-1600, pp. 11-14.

9. Lépez Austin, “El ntcleo duro, la cosmovision y la tradicién mesoamericana”;
Redfield, The Primitive World and Its Transformations, pp. 88-89.

10. En este trabajo usamos la version en inglés de 1971, “Ideology and Ideological
State Apparatuses. (Notes towards an Investigation)”, publicada en Althusser,
Lenin and Philosophy and Other Essays.

11. Esto significa que la ideologia en general carece de historia, se presenta como om-
nipresente y eterna. No obstante, las ideologias concretas (el cristianismo, el anar-
quismo, el comunismo, el capitalismo, etc.) son histéricamente condicionadas y
como tales poseen historicidad. Althusser, “Ideology”, pp. 161-162.

12. Althusser, “Ideology”, pp. 142-148. Para la critica de la teorfa de ideologia de
Luois Althusser y sus conceptos, véase Hall, “Significado, representacidn, ideolo-
gfa: Althusser y los debates posestructuralistas”.



142 MONIKA BRENISINOVA

précticas y usos que reflejan las relaciones entre individuos. La ideologia
“interpela a los individuos como sujetos”* de tal modo que los convierte
en sujetos situados y subditos."* Gracias a ella un individuo adquiere un
conjunto de reglas y reconoce su lugar en el mundo.

La ideologia estd presente en las representaciones visuales y surge
en la eleccion de los programas y temas iconograficos, sus combinacio-
nes, ordenacién o marginacién y hasta ausencia. Dado que las mujeres
fueron marginadas, pasadas por alto u omitidas en los discursos y re-
presentaciones publicas durante la Edad Moderna, su estudio puede
ser complicado. Para estudiar la exclusién o el olvido sistemdticos de
las experiencias, contribuciones y voces femeninas, la sociologia de la
ausencia propuesta por Boaventura de Sousa Santos me permitird abor-
dar las lagunas y/o los silencios tanto en el arte, como en las fuentes.'

La fuente principal de este capitulo la representan las pinturas mu-
rales cuyo significado cambia no solo con el tiempo y el espacio, sino
también con los ojos de quien mira. Mientras que los representantes
(autores, artesanos, fundadores y patrones) crean, influyen y contro-
lan el contenido, quienes son representados, tanto hombres como mu-
jeres, por lo general suelen carecer del control sobré este. Ademis, to-
das las personas, incluidos los espectadores y las espectadoras, asocian
las obras de arte con significados y afectos diferentes, conscientes o
inconscientes. Lo que es seguro, sin embargo, es que los significados
atribuidos a los murales por las figuras marginadas representadas en
ellos (mujeres, nativos, paganos!®) son casi imposibles de reconstruir,
porque no se han conservado sus testimonios acerca de las pinturas.
Por esta razén me enfocaré en el estudio de las miradas de la cultura
dominante sobre las mujeres representadas, es decir, en las miradas
masculinas (male gaze),” en su mayoria de hombres blancos, religio-

13. Althusser, “Ideology”, p. 170.

14.  Althusser, “Ideology”, pp. 173-174. La cita en la traduccién al inglés dice: “all
ideology hails or interpellates concrete individuals as concrete subjects”, 1. e. toda
ideologia aclama o interpela a individuos concretos como sujetos concretos (tra-
duccién de la autora.) Althusser, “Ideology”, p. 173.

15. Parala sociologia de las ausencias de Santos véase la introduccién, p. 33.

16. Aunque la palabra ‘pagano’ tiene hoy dfa una connotacién peyorativa, en este
texto la estoy usando para designar un tipo de representacién e imaginario que los
cristianos del siglo xv1 asociaban con las religiones politeistas mesoamericanas no
abrahdmicas.

17. Parael concepto de mirada masculina (male gaze) véase la introduccién, pp. 52-53.



ECOS DE MUJER 143

sos, que expresan los ideales de la sociedad colonial temprana acerca
de las mujeres y los papeles atribuidos a ellas. Segtin Susan Kellogg,
estas miradas tienden a objetivar y reificar a las mujeres.’* Y, aunque
no podemos reconstruir las opiniones de las mujeres contemporineas
sobre las situaciones en las que aparecen en las pinturas, si podemos
examinar sus opiniones y actitudes hacia ellas tal y como se represen-
tan en las fuentes contempordneas. Para reconstruir el llamado ojo de
la época de Michael Baxandall,'” asi como una idea de sociedad, cultu-
ray religion de la Nueva Espafia durante los siglos xv1 y xvir1 recurriré
a la literatura especializada.

El presente capitulo se basa principalmente en el estudio de los do-
cumentos inquisitoriales elaborados para y por el Tribunal del Santo
Oficio en Ciudad de México®™ que provienen del siglo xv1 y xviI que
describen casos de mujeres que transgredieron (intencionalmente o
no) la ortodoxia catélica o las normas impuestas por la Iglesia cat6-
lica.?! Estas fuentes me servirin de correctivo al analizar las visuales
y me permitirdn reconstruir las historias individuales de las mujeres
coloniales y su cotidianidad, aunque enfocadas sobre todo en las mu-
jeres blancas, afrodescendientes y mestizas, ya que las mujeres nativas
estaban excluidas del fuero de la Inquisicion desde 1571.

18. Kellogg, Weaving the Past, p. 60.

19. Baxandall, Painting, pp. 29-108.

20. En la primera fase, la llamada Inquisicién mondstica (1522-1532), gracias a las
bulas Alias felices de 1521 y Omnipoda de 1522, en manos de las érdenes mendi-
cantes, primeramente, los franciscanos (Martin de Valencia, Toribio de Benavente
Motolinia) y desde 1526 los dominicos (Tomds Ortiz, Domingo de Betanzos y
Vicente de Santa Marifa). En 1535 pasé a manos de los obispos, bajo cuya juris-
diccién permaneci6 hasta el afio 1571, cuando Felipe II estableci6 el Tribunal del
Santo Oficio de la Inquisicién de la Nueva Espafia (1571-1823). Para la historia
de la Inquisicién en Nueva Espaiia, véanse Alberro, Inquisicion y sociedad en Mé-
xico, 1571-1700, pp. 17-25, 150-157, 205-208; Chuchiak, The Inqguisition in New
Spain, 1536-1820, esp. pp. 1-54; Greenleaf, La Inquisicion en Nueva Espania. Siglo
XVI, esp. pp. 16-54, 84-92, 126-184, 188-197; Medina, Historia del tribunal del
Santo Oficio de la Inquisicion en México, pp. 35-54. Entre los afios 1535 y 1543, el
Santo Oficio fue administrado por el primer obispo mexicano Juan de Zumdrraga.
Para este periodo, Buelna Serrano, Indigenas en la Inquisicion Apostélica de fray
Juan de Zumdrraga. Para los estudios de caso de algunos procesos con mujeres
espafiolas y novohispanas, Giles (ed.), Women in the Inquisition: Spain and the
New World.

21. Para la Iglesia catélica como codificadora del comportamiento sexual, véase La-
vrin, “La sexualidad en el México colonial: un dilema para la Iglesia”.



144 MONIKA BRENISINOVA

Los documentos inquisitoriales se encuentran en el Archivo Ge-
neral de la Nacién (en adelante solo AGN) en la capital mexicana
y para la orientacion e identificacién de documentos necesarios he
trabajado con los indices del archivo y el Catdlogo de mujeres del
ramo Inquisicion del Archivo General de la Nacion de 2000.22 Los
documentos inquisitoriales del siglo xv1 estdn escritos en castellano,
generalmente en escritura procesal y tienen una estructura dada. Los
casos individuales se componen habitualmente de las siguientes par-
tes: denuncia (la descripcion del delito), averiguaciones (la inspeccién
del delito), detencidn, acta de secuestro (el registro de las pertenen-
cias de la acusada) y confiscacién, acusacion y defensa, confesion y
sentencia.”?> Sin embargo, debido al estado de conservacidn del ex-
pediente, la situacién patrimonial de la entrevistada, transcripciones
posteriores, etc., no siempre todas las partes estdn presentes. Es inte-
resante que algunos pasajes estan subrayados para mejor orientacién
del lector en el caso e indicar la importancia que el escritor concedia
al contenido.

No obstante, al trabajar con las fuentes inquisitoriales hay que te-
ner en cuenta que proporcionan, en cierta medida, una visién de la
vida de las mujeres y sus roles mediada por agentes masculinos (padres
calificadores, escribanos, secretarios, archiveros, etc.) y registrada para
los ojos y oidos masculinos (autoridades representadas en inquisido-
res y oidores). En otras palabras, este tipo de documentos es producto
de la sociedad colonial y sus esfuerzos por normalizar y disciplinar el
comportamiento de las mujeres segtin sus ideales y normas, por tanto
reflejan mds las actitudes y valores de la sociedad dominante que la
realidad y el mundo interior de las mujeres.

Las miradas contemporaneas nos transmitirdn la literatura religiosa
como doctrinas y confesionarios (Juan Bautista, Alonso de Molina o

22. El catilogo ha sido muy ttil para la orientacién en el fondo inquisitorial del AGN,
aunque dada la complejidad de documentos archivisticos a veces contienen errores
paleograficos, como por ejemplo en los topénimos (Huamantla en vez de Tlalma-
nalco, p. €j.) y expedientes, entre otros. Rodriguez Delgado (coord.), Catdlogo de
mujeres del ramo Inquisicion del Archivo General de la Nacion. Los documentos
inquisitoriales estdn organizados en tomos, disponibles en forma de microfilmes,
y varifan en cuanto a tipo de escritura, legibilidad o foliacién. Si el tomo no esta
foliado, me refiero solo al nimero total de folios.

23. Para la estructura de las fuentes y los procesos inquisitoriales, véase Chuchiak,
The Inquisition, esp. pp. 34-49.



ECOS DE MUJER 145

Juan de la Anunciacién) y crénicas (Jerénimo de Mendieta) que pro-
vienen de las plumas de hombres blancos y privilegiados y, por tanto,
nos habla mds del mundo y los valores de las élites que del mundo y
las actitudes de la gente corriente, y no tanto de la poblacidn nativa.
Este mundo nos lo transmiten las llamadas obras protoetnograficas
(Bernardino de Sahagtin, Diego Durin), que, sin embargo, no esta-
ban motivadas por el conocimiento de etnias y culturas extranjeras,
sino mas bien por el esfuerzo de su evangelizacion, posteriormente
catolizacién, y, desde el punto de vista actual, se tienden a juzgar no
solo como etnocéntricas, sino hasta como miséginas y racistas como
resaltan por ejemplo Delia Selene de Dios Vallejo y Guadalupe Pieza
Martinez.**

CONFRONTACION CON LAS PINTURAS MURALES

En las pdginas que vienen analizaré las pinturas murales que decoran
la arquitectura conventual novohispana del siglo xv1 del centro de
México y representan a las mujeres. Concretamente, me enfocaré en
dos ciclos iconograficos casi idénticos de tres exconventos: el agusti-
no de San Nicolis de Tolentino en Actopan y antigua capilla abier-
ta en Santa Maria Xoxoteco, Hidalgo; posteriormente situaremos la
mirada en una pintura mural del antiguo convento dominico de San
Juan Bautista en Tetela del Volcdn, Morelos, y, finalmente, en el que
fuera convento agustino de los Santos Reyes Magos en Huatlatlauca,
Puebla.”

Para empezar, veamos dos ciclos iconograficos que se encuentran
en el estado de Hidalgo: primero, en el exconvento agustino de San
Nicolds Tolentino en Actopan;* y, segundo, en la iglesia de la Purisima

24. Dios Vallejo y Pieza Martinez, “Una mirada a las mujeres de los pueblos origina-
rios: mayas y mexicas”, pp. 39-40.

25. He visitado Actopan y Santa Marfa Xoxoteco dos veces durante mi estancia de
investigacién en 2010 y 2013. Los exconventos de Tetela del Volcan y Huatlatlauca
los visité en 2013.

26. El convento agustino de Actopan fue fundado en 1548, como indica la fecha escri-
ta en la pared de una de las celdas conventuales. Segin Kubler, la construccién del
convento fue realizada entre los afios 1550-1570; véase Kubler, Arguitectura mexi-
cana del siglo xvi, esp. pp. 109, 178, 612, 620. Para la construccién y descripcién
del edificio, véase ademas Mac Gregor, Actopan, p. 13; McAndrew, The Open-Air



146 MONIKA BRENISINOVA

Concepcidn en Santa Maria Xoxoteco, antigua visita del exconvento
agustino de los Santos Reyes en Metztitlan.” Se trata de ciclos icono-
graficos casi idénticos con motivos escatolégicos (Juicio Final), Ciclo
de la Creacion y del Infierno con cinco pinturas de género. Las pintu-
ras murales son policromas, enmarcadas por una gruesa linea negra y
grutescos.”® Fueron encomendados por la orden agustina. De acuerdo
con la tradicién, los frailes Andrés de Mata® y Martin de Asebeido
fueron los que iniciaron la construccion del convento y los caciques
nativos Juan Mica Actopa y Pedro Izcuicuitlapilco, sus mecenas.*® Sin
embargo, su relacion con las pinturas de la capilla abierta no es conoci-
da. No obstante, segtin Santiago Sebastidn es muy probable que hayan
sido elaboradas por un grupo de pintores nativos en la década de 1580,
tras la construccién del convento, como sugiere una carta escrita por
Vasco de Quiroga a Alonso de la Vera Cruz, provincial de la orden,
al cual da las gracias por haberle mandado los pintores nativos desde
México.”

Churches of Sixteenth-Century Mexico: Atrios, Posas, Open Chapels, and Other
Studies, pp. 220, 267, 228, 283, 479-482; Fernindez, Catdlogo de construcciones
religiosas del estado de Hidalgo formado por la Comision de inventarios de la
primera zona, 1929-1932, pp. 35-46; Espinosa Spinola, Arquitectura, pp. 91 y 115.

27. Las pinturas murales de la iglesia de la Purisima Concepcién en Santa Maria
Xoxoteco fueron descubiertas en 1974 durante las obras de renovacién del templo
por el arquitecto Juan Benito Artigas Herndndez; véase Artigas, La piel de la ar-
quitectura. Murales de Santa Maria Xoxoteco, pp. 28-29.

28. Para la descripcidn y andlisis de ciclos iconograficos de Actopan y Xoxote-
co, véase Artigas, La piel, pp. 55-66; Ballesteros Garcia, La pintura mural del
Convento de Actopdn, esp. pp. 34-82; Estrada de Gerlero, “Los temas escato-
l6gicos en la pintura mural novohispana del siglo xv1”, esp. pp. 77-81; Estrada
de Gerlero, “La pintura mural durante el virreinato”, pp. 1, 10; Kubler, Argui-
tectura, pp. 443, 458, 461, 463-465; Sebastiin, “El arte iberoamericano del siglo
xvI. Santo Domingo, Méjico, Colombia, Venezuela y Ecuador”, pp. 185-187,
199; Vergara Hernandez, El Infierno en la pintura mural agustina del siglo xv,
Actopan y Xoxoteco en el Estado de Hidalgo. Para la descripcion de las pin-
turas murales y su andlisis en el contexto del teatro evangelizador, Schuessler,
Foundational Arts: Mural Painting and Missionary Theater in New Spain, esp.
124-158.

29. “Edificé el padre los dos insignes conventos de Atocpan, y Itzmiquilpan, que por
solo esto merecia ser eterna su fama”, Grijalva, Crénica de la Orden de N.P.S.
Agustin en las provincias de la Nueva Espania: en cuatro edades, desde el ario de
1533 hasta el de 1592, fol. 140v.

30. Sebastidn, “El arte”, p. 184.

31. Sebastidn, “El arte”, p. 188.



ECOS DE MUJER 147

Fig. 20. Vista de la capilla abierta, siglo xv1, exconvento agustino de San
Nicolds, Actopan, Hidalgo. Foto: archivo personal de Monika Brenisinova.

Los programas iconograficos de Actopan y Santa Maria Xoxoteco son
casi iguales, siendo el elemento dominante del programa el Juicio Final
plasmado en la pared testera con el cual culmina. Al Juicio Final sigue el
Ciclo de la Creacion, con escenas del Antiguo y el Nuevo Testamento (in-
cluido el Génesis y el Apocalipsis de San Juan). Las paredes laterales se de-
coran con escenas del Infierno. Ambos programas iconograficos difieren
solo en detalles. El de Actopan es mds extenso, dividido en tres registros
horizontales y contiene mas escenas (Juicio Final, Creacion de Eva, Caida
de los Angeles, Tentacion de Addn y Eva en el Arbol del conocimiento, Ex-
pulsion de los Abuelos del Paraiso, Trabajo de Addn y Eva, Cuatro Jinetes
del Apocalipsis, Arca de Noé, Caida de Babilonia y Purgatorio), mientras
que el de Xoxoteco estd dividido solamente en dos y contiene menos es-
cenas (Juicio Final, Creacion de Eva, Tentacion de Addn y Eva, Expulsion

del Paraiso).

El programa iconogréfico de Actopan y Santa Maria Xoxoteco re-
presenta a las mujeres varias veces. Primero, dentro del ciclo de seis
pinturas de género (Gula, Ira, Idolatria, Lujuria, Avaricia)® y, segun-

32. Segun Estrada de Gerlero (“Los temas”, esp. p. 83) se trata del ciclo que re-
presenta las diferentes tentaciones de los pecados capitales. Estrada de Gerlero



148 MONIKA BRENISINOVA

do, como dnimas-ejemplos en el Infierno. Empecemos nuestro anali-
sis con la pintura de Lujuria que aparece tanto en Actopan, como en
Xoxoteco, donde se ha conservado en mejores condiciones.*

En la escena de la Lujuria aparecen dos parejas de novios o recién
casados. Mientras que la pareja espafiola constituye el tema central de
la pintura, representada en primer plano y en el centro del cuadro, la
pareja nativa es secundaria, situada en segundo plano, al fondo, detrds
de la pareja central. A su vez, la pareja nativa delimita la composicion,
ya que estd ubicada al borde de la pintura: el novio nativo a la derecha
del hombre espafiol y su novia a la izquierda de la mujer espafiola.
Ambos novios nativos tienen demonios susurrandoles al oido.

Desde la perspectiva de la doctrina cristiana el matrimonio consti-
tuye uno de los siete sacramentos y diez mandamientos que posibilita
al hombre realizar la vocacién del amor (junto al celibato) sin caer
en pecado mortal.** No es baladi que la representacién corresponda
literalmente a las palabras del Confesionario de Molina, segtin el cual

llamé a las escenas: “La idolatria”, “El adulterio”, “La embriaguez” y dos veces
“Triunfo demoniaco”. Artigas (La piel, pp. 55-66) considerd estas escenas de gé-
nero referidas a los pecados mortales y las denominé: “los bebedores del pulque
(la gula)”, “los azotes”, “la escena inferior de los azotes”, “los sacrificios”, “el
matrimonio (la lujuria)”, “escena costumbrista casi borrada (la avaricia)”. Ba-
llesteros (La pintura, esp. pp. 58-80) asociaba las escenas con los pecados y las

» <«

nombré: “El pecado de idolatria”, “El pecado de adulterio”, “El pecado de em-
briaguez”, “El pecado de ira”. Segun Vergara Hernindez (E! infierno, pp. 158-
198), son representaciones de pecados mortales relacionados con el modo de vida

»

nahua y otomy; usa las siguientes denominaciones: “La idolatria”, “La lujuria o el
adulterio”, “La embriaguez”, “El maltrato necesario” (que no es pecado segtin el
autor), “El robo o la avaricia”; véase también Vergara Herndndez, “Representa-
ciones de pecados y castigos en la pintura mural agustina del siglo xv1”. Jackson
relaciona estas pinturas con los pecados contemporéneos, sin embargo, no usa
ningunos titulos fijos; véase su Conflict and Conversion in Sixteenth Century
Central Mexico: The Augustinian War on and Beyond the Chichimeca Frontier,
esp. pp. 93-96, 97-102.

33. Parala descripcidn y el andlisis de esta escena iconogréfica véase algunos de mis
trabajos anteriores, por ejemplo en “Tejiendo identidades: mujeres nativas en los
murales de las misiones agustinas de Actopan y Santa Maria Xoxoteco del siglo
xv1”, he tratado estas escenas a través de un andlisis literario y visual usando los
conceptos de temas y formulaciones de Albert Lord.

34. Acerca de los desposorios y el matrimonio cristiano, véase el capitulo “Aqui se
trata de cémo han de ser preguntados de algunas cosas, los que se quieren casar
por la Santa Iglesia”, en Molina, Confesionario, esp. fols. 45r-58r. Ademds, Anun-
ciacion, Doctrina, pp. 167-174; Juan Bautista, Confesionario en lengua mexicana y
castellana, fols. 48v-51.



ECOS DE MUJER 149

el matrimonio es un don de nuestro sefior que sirve para la salvacidn,
para que el hombre se libre por su mujer, cuando el demonio lo tiente
y viceversa.”®

Fig. 21. Anénimo, Lujuria, pintura mural policromada, siglo xvr, iglesia
de la Purisima Concepcidn, Xoxoteco, Hidalgo. Foto: archivo personal de
Monika Brenisinova.

Como recuerda repetidamente Alonso de Molina en su Confesionario
(fols. 58r y 72r), los desposados debian llevar sus mejores galas a la cere-
monia nupcial, que debian estar limpias. Si eran pobres y no podian per-
mitirse ropa bonita, Molina les aconsejaba que la pidieran prestada: “que
tu ropa y vestidos estén limpios, de manera que ninguna cosa sea sucia,
[...], y si fueres muy pobre, pide prestada alguna ropa”.

35. “Pues os ayuntad en uno nuestro sefior, para que os salvéis, porque td que eres
varén te librards por tu mujer, y descansaré con ella tu corazdn, y tu carne, cuando
el demonio te tentare de alguna tentacién de lujuria, y de la misma manera, td que
eres mujer, te libraras por tu marido, cuando fueres tentada”, Molina, Confesiona-
rio, fol. 54r.



150 MONIKA BRENISINOVA

A primera vista, podemos ver que las personas representadas estin
diferenciadas segtin su género, su apariencia fisica y, generalmente, por
la vestimenta y el peinado, ademds de estar jerarquizadas por sus ges-
tos, su posicion dentro de la composicion del cuadro y la distribucién
de las figuras. El hecho de que la pareja espafiola esté tomada de las
manos simboliza el matrimonio y la fuerza de su alianza, y su localiza-
cién en primer plano y en el centro del cuadro implica que es un tema
central que debe servir como exemplum. Asi, esta pareja de casados se
presenta como un modelo a seguir no solo para la pareja nativa repre-
sentada en el cuadro, sino también para sus espectadores nativos.

Las relaciones de género se manifiestan también en la organizacién
del espacio. En la tradicién occidental, los templos se organizaban en
relacién con los puntos cardinales y su significado. Generalmente, el
presbiterio solia estar orientado hacia el este, la portada hacia el oeste,
y la nave de la iglesia se dividia en el lado del evangelio y el lado de la
epistola. Mientras que el lado derecho, el de la epistola, estaba reserva-
do alos hombres, el izquierdo, el del evangelio, lo estaba a las mujeres.
Ademds, los lados derecho e izquierdo tenian un fuerte significado
moral y escatolégico en la cultura cristiana, ya que el lado derecho
simbolizaba a los elegidos y el izquierdo, a los réprobos, como atesti-
guan las escenas del Juicio Final en Actopan y Xoxoteco.

La tradicién occidental asociaba a las mujeres en el nivel simbélico
con el infierno y la condenacidn eterna y asi las construia como moral-
mente débiles y mds propensas al pecado. Al contrario, a los hombres
los relacionaba simbélicamente con el cielo y la eleccidn, les concebia,
ademds, como espiritualmente y, a la vez, moralmente fuertes. Esta
forma de organizar el espacio se repetia también en otros lugares, por
ejemplo, en los atrios conventuales, donde los habitantes nativos se
solian agrupar por sexo y edad para ser adoctrinados.** Como sefiala
Susan M. Socolow, lo mismo ocurria en la sociedad mexica, que, junto
con la progresiva militarizacion, llegé a asociar a las mujeres con la de-
bilidad y la derrota y a los hombres con la victoria y la fuerza.’”” Dado

36. “En cada uno de los cuatro dngulos de este atrio, estdn otras tantas capillas de las
cuales sirve la primera para ensefiar a las nifias, la segunda a los nifios, la tercera a
las mujeres y la cuarta a los varones”, Esteban . Palomera, Fray Diego Valadés,
O.EM., evangelizador humanista de la Nueva Espana: el hombre, su época y su
obra, pp. 421-422.

37. Socolow, The Women, pp. 28, 32.



ECOS DE MUJER 151

que los monasterios y atrios siguen a veces sirviendo de calendarios de
piedra para orientarse en el afio agricola, es probable que los pueblos
nativos hayan asociado el lado norte con el elemento masculino, la
fertilidad y la estacién lluviosa, a diferencia del lado izquierdo, el cual
relacionaban con el elemento femenino y la estacion seca.’® Asi, en
ambas culturas, el género tenia fuertes connotaciones, mientras que a
las mujeres se las asociaba con cualidades negativas como la debilidad
o la derrota, a los hombres se les vinculaba con otras positivas, como
la fuerza y la victoria.”’

Fig. 22. Anénimo, Detalle del Juicio final, pintura mural policromada, siglo
XvI, exconvento agustino de San Nicolds, Actopan, Hidalgo. Foto: archivo
personal de Monika Breni§inova.

38. Freidel, Schele y Parker, Maya Cosmos: Three Thousand Years on the Shaman’s
Path, p. 29; Brenisinova, Del convento al hombre. El significado de la arquitectura
conventual y su arte en la Nueva Espania del siglo xvI, (tesis de doctorado), pp.
99, 103, 105, 173; Breni$inova, “Mural Paintings at Ixmiquilpan. Barbarism and
Civilisation”, esp. pp. 22-23.

39. Compirese también con la connotacién de lo femenino en las fuentes jesuitas en
el capitulo IV, de Markéta KiiZovi, en este volumen.



152 MONIKA BRENISINOVA

El punto focal de la imagen del Juicio Final constituye el Cristo represen-
tado como Maiestas Domini. Mientras que su mano derecha da la bien-
venida a los bienaventurados, la izquierda rechaza a los réprobos cuyos
cuerpos arden en las llamas del fuego del infierno representados en la parte
inferior de la imagen. Cristo estd rodeado por la Virgen Maria junto con
san Juan Bautista en el papel de intercesores y por los dngeles, que tocan
trompetas convocando a los resucitados que se levantan de sus tumbas
para que acudan al juicio. Los muertos resucitados estin retratados con
los atributos de su estatus social, asi que reconocemos entre ellos a los
hombres y mujeres, clérigos y laicos e incluso al rey, segin se desprende
de su corona. En el centro, en la parte inferior de la escena, aparece la
pareja formada por un dngel y un diablo luchando por una alma humana
retratada en forma de un cuerpo desnudo.

El aspecto general junto con la vestimenta de los personajes re-
presentados también atestigua la progresiva hispanizacién de la po-
blacién nativa. Los nativos se fueron adaptando no solo a los ideales
y normas cristianos, como era el matrimonio y la monogamia, sino
también a las précticas de vestir occidentales, como demuestra el pan-
talén del hombre. Aunque los hombres (tilma) y las mujeres (huipil
y falda) siguieron vistiendo ropas tradicionales, la indumentaria mas-
culina en particular se adaptd parcialmente a las normas occidentales.
Esta costumbre fue fomentada por los misioneros, quienes no solo
pretendian que los hombres nativos llevaran pantalones,” sino que
también utilizaban la vestimenta como una forma de disciplinar a la
poblacién indigena e imponer la ideologia de género occidental. Des-
de la perspectiva misionera, el uso del pantalén no solo marcaba una
distincién entre los roles masculinos y femeninos segtin el modelo
europeo, sino que también reforzaba la idea de que el hombre debia
actuar como intermediario entre el mundo de los espafioles y, ademds,
representar a la mujer en la sociedad. Los misioneros concedian gran
importancia a la vestimenta, como muestro en mi capitulo sobre el je-
suita Tirsch en este mismo volumen, y como advierte Anna Libdnska
en el segundo, donde trata de la lucha por el pantalén y su simbolismo
en la construccién de la masculinidad y el patriarcado colonial.*!

La diferente vestimenta y posicion de espafioles y nativos en la
representacion atestigua, ademds, la divisién de la sociedad novo-

40. Véase p. 283.
41. Véanse pp. 115-117.



ECOS DE MUJER 153

hispana en la republica de espaifioles y la republica de indios. Esta
divisién legal correspondia a los intereses politicos de la Corona de
mantener separadas a estas dos poblaciones. Asi, mientras que los
nativos vivian en su mayoria en el campo, pagaban el tributo y pro-
porcionaban a los espafioles residentes en las ciudades la subsisten-
cia, los recursos naturales y la mano de obra, los espafioles tenian en
sus manos el poder politico-religioso junto con la produccién y el
comercio.*

Esta politica correspondia a los esfuerzos de la Corona por redu-
cir y proteger la condicion del nativo por las Leyes de Burgos de 1512
y por las posteriores Leyes Nuevas de Indias de 1542, ya que el tri-
buto representaba un importante recurso financiero para la Corona
y el establecimiento de la poblacién nativa en reducciones permitia
a la vez una evangelizacién més eficaz, como leemos, por ejemplo,
en la real cédula emitida por el rey Carlos I de Espafia en 1551: “los
indios sean reducidos a pueblos y no vivan divididos y separados
por montafias y colinas, desprovistos de todo beneficio espiritual y
temporal”.®

Asi, a diferencia de los primeros afios de presencia espaifiola en
América, cuando la Corona apoyaba el mestizaje,* mds tarde traté
de limitar las relaciones entre los espafioles y los nativos (asi como

42. Bethell (ed.), Historia de América Latina. 3. América Latina colonial: Econo-
mia, pp. 20, 28-34; Bernal et al., Historia general de México. Version 2000, pp.
254-273.

43. Citado segtin Bethell, Historia, p. 29.

44. El mestizaje entre la poblacién blanca y no blanca ha sido un fenémeno ca-
racteristico de la colonizacién de América Latina que es definido y evaluado
de manera diferente por diferentes autores y autoras. Por ejemplo, Kellogg
propone la siguiente tipologia de relaciones entre la poblacién espafiola y la
nativa: 1) relaciones informales, de las que procedian hijos legitimos; 2) ma-
trimonios que servian principalmente para establecer las alianzas y consolidar
el poder y la influencia politicos; y 3) violaciones que constituian parte inte-
gral de la conquista armada. Aunque las opiniones de las mujeres aborigenes
sobre estas relaciones se desconocen, los testimonios de crénicas de la época
(Michele de Cuneo, Diego de Landa o Bartolomé de las Casas) demuestran
que la violencia contra las mujeres nativas era frecuente. Véase Kellogg, Weav-
ing the Past, pp. 56-60. Para el concepto de mestizaje, véase Amselle, Mestizo
Logics: Anthropology of Identity in Africa and Elsewhere (Mestizo Spaces Es-
paces Metisses); Duverger, El primer mestizaje: la clave para entender el pasado
mesoamericano; Gruzinski, The Mestizo Mind: The Intellectual Dynamics of
Colonization and Globalization.



154 MONIKA BRENISINOVA

las castas mixtas) por temor del mestizaje y sus consecuencias para
la distribucién del poder y la riqueza en la colonia. Por supuesto, en
realidad, los espafioles y los nativos interactuaban, especialmente en
el dmbito econémico, como lo demuestra, por ejemplo, el estudio de
los testamentos escritos por los nativos, mujeres y hombres, hecho
por Sarah Cline y Miguel Leén-Portilla o Susan Kellogg y Matthew
Restall.#

Este sistema jerdrquico racial y de género se reflejaba también en
las relaciones entre mujeres y hombres. Después de la llegada de los
espafioles, las mujeres nativas tuvieron que someterse a las ideas de la
sociedad espafiola sobre las relaciones entre los géneros y sus papeles,
que diferfan significativamente de sus tradiciones. Como vemos en
la representacidn, los espafioles introdujeron en las Américas la fa-
milia nuclear como unidad social bésica de la sociedad colonial y los
hombres y mujeres blancos no solo debian encarnar este modelo, sino
también servir como referencia normativa para las poblaciones nati-
vas, promoviendo el matrimonio monogimico como ideal civilizato-
rio. Implementar la ideologia de género ibérica,* en la cual los papeles
de hombres y mujeres estaban claramente divididos —los hombres
encargados de la seguridad econémica y las mujeres dedicadas a la
reproduccion y las tareas domésticas— fue una de las tareas principa-
les del proceso de evangelizacién y transculturacion de la poblacién
nativa.

La vida en reclusion ya sea en casa (y mds tarde también en los con-
ventos femeninos),* se convirtid asi en el nuevo ideal para las mujeres
nativas, el imperativo que debian alcanzar todas las mujeres de todas
las etnias y estratos sociales. Las mujeres nativas deberian desde aquel
entonces haberse quedado en casa y dedicarse a labores domésticas,
como leemos en el Confesionario de Molina: “ti que eres vardn, més
que tengas gran cuidado de tu especial oficio y el mismo cuidado va
de tenerla muger, para ayudar a su marido: porque es obligada aguar-
darle la hacienda, y a estar en casa, y a barrer, lavar, y fregar, a hilar,

45. Cline y Ledn-Portilla (eds.), The Testaments of Culbuacan; Kellogg y Restall,
Dead Giveaways: Indigenous Testaments of Colonial Mesoamerica and the An-
des, esp. cap. 111, pp. 59-85.

46. Para la ideologia de género espafiola, véanse Vieira Powers, Women, cap. V, pp.
112-141, 156-157; Socolow, The Women, pp. 6-8.

47. Muriel de la Torre, “Las indias cacicas en la época virreinal”.



ECOS DE MUJER 155

tejer”.*® Esta costumbre pretendia ayudar a las mujeres a cumplir el

ideal de pureza y castidad, ya que la virginidad se convirti6 en una de
las condiciones para poder contraer matrimonio y también estaba re-
lacionada con el principio del honor de la familia y sus representantes
masculinos.*

La necesidad de quedarse en casa con su marido supuso un cam-
bio para las mujeres nativas acostumbradas a vivir en familias extensas
y hogares multigeneracionales y familiares.® Ademds, en el derecho
espafiol, las mujeres si eran consideradas personas juridicas, pero no
tenfan los mismos derechos que los hombres y su capacidad legal era
restringida en referencia con su estatus y posicién social.’! Por esta
razon era necesario que las mujeres testificasen en mayor nimero
como menciona Binkovd en el primer capitulo® o que la credibilidad
de su testimonio estuviese condicionada precisamente por referencia
al ideal de la mujer recluida en casa dedicindose a las labores domés-
ticas, como evidencian los escritos de la Inquisicién. Por ejemplo, en
el caso contra una tal Isabel Lopez, mestiza de Ciudad de México, de
edad de 30 afios, en 1598, se consta que la testigo “estando cosiendo
en su casa la costura ordinaria, entro alld una mujer mestiza que se dije
Isabel Lopez”.

El caso de Isabel Lopez es interesante también porque fue acusada
de amancebamiento, es decir, de convivir con su pareja sin casarse,
y nos muestra que la sociedad colonial era diferente a los ideales re-
presentados y promovidos por las autoridades tanto estatales como
religiosas. De la frecuencia de estos casos, dejan constancia los casos
inquisitoriales en contra de este pecado que se suele denominar en los
documentos inquisitoriales con la frase “mejor estar amancebado/a

48. Molina, Confesionario, fol. 55v; véanse, ademds, fols. 28r, 29r, 29v.

49. Kellogg, Weaving the Past, esp. pp. 71-74, 78-79, 88; Socolow, The Women, esp.
pp- 6-7, 11, 20, 68, 77, 85, 96, 144. Para el concepto de virginidad en la sociedad
mexica, véase Vysny, El derecho en Tenochtitlan, esp. p. 247.

50. Kellogg, Weaving the Past, esp. pp. 33-34, 39-40; Socolow, The Women, p. 51.
Para la definicién y tipologia de familias mexicas, véase Vysny, E/ derecho, pp.
240-245, 250.

51. Acerca de la situacion de la mujer en la legislacion espailola, véase Socolow, The
Women, pp. 9-10; Kellogg, Weaving the Past, esp. pp. 81-82.

52. Véanse pp. 63-96.

53. Contra Isabel Lépez, mestiza, por decir que mejor estar amancebada que casa-
da, Ciudad de México, 1598, AGN, Inquisicidn, vol. 246, exp. 48, fols. 68r-68v,
aqui 68r.



156 MONIKA BRENISINOVA

que casado/a”.>* Esta expresion aparece en variaciones diferentes tanto
en documentos oficiales, como en el lenguaje comin como demues-
tran, por ejemplo, las palabras de la propia sefiora Lopez: “mds vale ser
amancebada que casada”. Isabel, ademds, apoyé su opinién sobre el
matrimonio y el sexo extramatrimonial con un elocuente dicho “buey
suelto bien se lame”,* que demuestra que esta prictica estaba tan ex-
tendida que pasé a formar parte de los dichos y la sabiduria popular.
Entre los motivos para vivir en amancebamiento figuran, por ejemplo,
los conflictos y la violencia entre los cényuges y la inexistencia de la
institucion del divorcio.

Los documentos inquisitoriales indican que en la sociedad colo-
nial los casos de amancebamiento eran especialmente frecuentes entre
las castas mixtas. El hecho de que la prictica de la convivencia sin
contraer matrimonio estaba muy extendida particularmente entre las
mujeres mixtas, la explica, por ejemplo Karen Vieira Powers, sefia-
lando el caricter interseccional de la discriminacion de la mujer en la
sociedad colonial. En la cual las mujeres sufrieron discriminacién no
solo por motivos de género, sino también por causa de raza y etni-

54. Contra Ana Caballero, mulata, por decir que “més vale estar bien amancebada
que mal casada”, Ciudad de México, 1574, AGN, Inquisicién, vol. 116, exp. 5,
fols. 252-266v. (En el Catdlogo de mujeres del ramo Inquisicion este caso figu-
ra como exp. 6, compirese con Delgado Rodriguez, Catdlogo, p. 50.) Ademas,
Contra Mariana Cortes, mestiza, natural de la ciudad de Antequera, en Oaxaca,
por decir que “serd mejor estar amancebada que casada”, Tlaxcala, 1598, AGN,
Inquisicién, vol. 186, exp. 5b, fols. 48-51v; Contra Magdalena de la Cruz, vecina
de la ciudad de los Angeles y natural de las minas de Guanajuato, por decir que
“al mal casado mejor le estuviera estar amancebado”, Tlaxcala, 1598, AGN, In-
quisicién, vol. 186, exp. 5¢, fols. 52-55v; Contra Ana, negra libre, por decir “més
quiero estar bien amancebada que mal casada”, Inquisicidn, vol. 239, sin exp., fol.
168; Denuncia contra si misma de Maria de la Paz, esclava de Pedro Ortiz, por
decir que are mejor estar amancebada que casada, sin lugar, 1599, AGN, Inquisi-
cién, vol. 252, exp. 129, fol. 122; Contra Isabel, mestiza, por decir “mds valia estar
amancebada que no casada”, Ciudad de México, 1601, AGN, Inquisicién, vol.
264, sin exp., fols. 125-126r; Contra Catalina de Cuellar, mujer de Pedro Alonso,
tabernero, por decir que “quisiera mas estar bien amancebada que mal casada”,
Ciudad de México, 1601, AGN, Inquisicién, vol. 265, exp. 1, fols. 20-21r; Contra
Magdalena [...], vecina de Guatemala, por decir a su hijo que estuviere amance-
bado y no se casase, AGN, Inquisicién, vol. 265, exp. 1, fol. 162; Contra Maria de
Victoria, espafiola, por decir que “mejor estar amancebados por que se pudieron
apartar luego”, Ciudad de México, 1609, AGN, Inquisicién, vol. 284, exp. 76,
fols. 712-713.

55. Contra Isabel Lopez, fol. 68r.



ECOS DE MUJER 157

cidad.’® Por esta razén, las mujeres mestizas, mulatas y negras solian
entrar en las relaciones extramatrimoniales con los hombres espafio-
les casados con la esperanza de elevar su estatus social y mantener a
sus hijos.” Al mismo tiempo, hay que decir que en Espafia también
se dieron casos de amancebamiento con relativa frecuencia y por ra-
zones similares (salvo las raciales), es decir, entre la gente pobre o de
diferente estatus sociales.*®

Estas mujeres vivian frecuentemente en las periferias de las ciuda-
des espafiolas al margen de la sociedad colonial (lo que correspondia
a la posicién liminal de estas mujeres que vivian en pecado y no per-
tenecian a ninguna de las dos republicas coloniales), y se ganaban la
vida dedicindose a las artesanias, los servicios o al pequefio comercio,
muy frecuentemente regentando tabernas, vendiendo comida corrida
y/o alcohol y rentando habitaciones. Como la mulata Ana Caballero,
acusada de amancebamiento y encarcelada en 1574, que poseia “una
tienda de taverna donde ella vende la birria”.*

Aunque nos encontramos con casos de amancebamiento en casi
toda la sociedad novohispana, es decir, no solamente entre las castas
mixtas, sino también entre los nativos y espafioles,*® entre la poblacién
espafiola era més frecuente el delito de bigamia.®' La vida en ultramar,

56. Para los conceptos de raza y etnicidad, su construccién y uso en América Latina,
véase Wade, Race and Ethnicity in Latin America, pp. 4-23. Para la jerarquia racial
en Nueva Espaifia y el fenémeno de limpieza de sangre, Martinez, Genealogical
Fictions: Limpieza de Sangre, Religion and Gender in Colonial Mexico, pp. 42-60.

57. Vieira Powers, Women, pp. 55, 113, 128, 194-195.

58. Socolow, The Women, pp. 78-79.

59. Contra Ana Caballero, fol. 258r.

60. Para los casos de amancebamiento en la sociedad colonial y otra literatura, véa-
se Socolow, The Women, pp. 77-78; Vieira Powers, Women, pp. 127-133. Segtin
Nora Jaffary, en la Arquidiécesis de México, tanto los espafioles como los nativos
practicaban la endogamia, es decir, que preferfan casarse entre ellos, mientras que
las castas mixtas preferian las relaciones y los matrimonios mixtos, véase Jaffary,
“Incest, Sexual Virtue and Social Mobility in Late Colonial Mexico”.

61. Aunque entre los casos de bigamia encontramos también a mestizos y mulatos, la
mayoria de los casos en el siglo xv1 la representan los espafioles. Todo el volumen
22 estd dedicado a casos de matrimonios miltiples. De estos, seis se refieren a
mujeres y seis a hombres (un caso aparece tres veces). Véanse, por ejemplo: Contra
Inés Herndndez, natural de Sevilla, por casada dos veces, Ciudad de México, 1536,
AGN, Inquisicién, vol. 22, exp. 3, fols. 14-30; Contra Isabel Muiloz, por casada
dos veces, 1536, AGN, Inquisicidn, vol. 22, exp. 4, fols. 31-40; Contra Ana Pérez,
natural de Zamora en los reinos de Castilla, se denuncié espontdneamente de ser



158 MONIKA BRENISINOVA

junto con el ambiente anénimo de las ciudades espafiolas, posibilitaba
a las mujeres y hombres espaiioles y criollos resolver sus problemas
matrimoniales simplemente, por ejemplo, trasladdndose de una ciudad
a otra y volviéndose a casar. Debido a que los casos de bigamia re-
presentaban un mal ejemplo para la poblacién nativa, la Corona traté
desde la segunda mitad del siglo xv1 de impedir la penetracién de am-
bas reptiblicas y de mantener separados a los espafioles y a los nativos,
como mencionamos mds arriba.

Las fuentes inquisitoriales, ademads, parecen indicar que, si bien en
las primeras décadas de la presencia europea en Nueva Espaiia el nu-
mero de mujeres y hombres que contrajeron matrimonio dos veces fue
aproximadamente igual, mds tarde predominaron los hombres. Esto
coincide con la consolidacién de la sociedad colonial en la segunda
mitad del siglo xv1, cuando las mujeres espafiolas y criollas comenza-

dos veces casada, 1536, AGN, Inquisicién, vol. 22, exp. 7, fols. 135-137; Contra
Juana Pérez, portuguesa, por casada dos veces, AGN, Inquisicién, vol. 22, exp.
9, fols. 139-140; Contra Beatriz Gonzélez, por casada dos veces, 1538, AGN, In-
quisicién, vol. 22, exp. 12, 28 fols.; Contra Juana Vizquez, por casada dos veces,
1538, AGN, Inquisicién, vol. 22, exp. 13, 42 fols. Igualmente, el volumen 23 se
dedica enteramente a casos de bigamia, de los siete casos, tres conciernen a muje-
res: Contra Leonor Pérez por casada dos veces, Ciudad de México, 1538, AGN,
Inquisicién, vol. 23, exp. 2, fol. 10; Contra Ana Gonzélez, por casada dos veces,
Ciudad de México, 1553, AGN, Inquisicién, vol. 23, exp. 3, fols. 11-18; Contra
Elena Nuiiez, por casada dos veces, Ciudad de México, 1554, AGN, Inquisicién,
vol. 23, exp. 7, fols. 49-68. Todo el tomo 134 trata de casos de bigamia. A las
mujeres se refieren 4 de los 12 casos: Contra Catalina Ruiz por haberse casado
con Francisco Nijera siendo casada con Sebastidn Ruiz, 1572, AGN, Inquisicién,
vol. 134, exp. 1, fol. 1; Contra Beatriz Ramirez, mulata, por casada dos veces,
Ciudad de México, 1574, AGN, Inquisicién, vol. 134, exp. 3, 24 fols.; Contra
Inés de Espinosa, por dos veces casada, la segunda informacién ser viuda, aunque
falsa, Ciudad de México, Huehuetlan, 1580, AGN, Inquisicién, vol. 134, exp. 7,
14 fols.; Contra Petronila Pérez, mujer de Luis de Medina Sastre, natural de La
Habana y residente en las minas Taxco, por dos veces casada, Guadalajara, 1581,
AGN, Inquisicién, vol. 134, exp. 10, 51 fols. El tomo 137 se dedica a los procesos
de doble matrimonio ente 1585 y 1588, de los once casos de bigamia, cuatro tratan
sobre mujeres: Contra Mariana de los Reyes, mulata libre, residente en la Villa de
Tuxtla, por casada dos veces, Oaxaca, 1585, AGN, Inquisicién, vol. 137, exp. 2, 13
fols.; Contra Maria de Villagrdn, mestiza, natural de México, por dos veces casada,
Ciudad México, 1586, AGN, Inquisicién, vol. 137, exp. 5, 26 fols.; Contra Lucia
Gonzilez, mujer de Juan de Pantoja, herrero, vecino de la Ciudad de los Angeles,
por casada dos veces, Puebla, Obispado de Tlaxcala, 1587, AGN, Inquisicién, vol.
137, exp. 8, 10 fols.; Contra Isabel Mufioz, mestiza, por casada dos veces, 1587,
AGN, Inquisicién, vol. 137, exp. 10, 23 fols.



ECOS DE MUJER 159

ron a enfrentar mayores restricciones en su movilidad y autonomia, lo
que redujo las oportunidades de trasladarse a casarse por segunda vez.

Como hemos visto, la autoridad secular y eclesidstica solian inter-
venir en los asuntos de convivencia de hombres y mujeres con obje-
tivos claros, entre ellos, en particular, asegurar el flujo constante de
tributo, el crecimiento poblacional o la redistribucién de tierras y pro-
piedades en manos de los espafioles como mencionaré abajo. Segtn el
Confesionario de Molina un marido tiene que amar a su mujer, ayu-
darla en sus trabajos y necesidades y en el tributo,? que en el sistema
colonial recafa en gran medida sobre las mujeres nativas.®® El objetivo
principal del matrimonio era entonces (excepto la salvacion) econémi-
co y procreativo. Segun la doctrina cristiana la procreacion no debia
evitarse por ningin motivo, aunque las personas fueran demasiado
pobres para ocuparse de sus nifios.**

Sin embargo, la cuestion es hasta qué medida la gente, y especial-
mente las mujeres, se identificaban con la moral y las normas cris-
tianas. Mientras que algunas mujeres interiorizaban la ideologia de
género patriarcal basada en la doctrina del pecado original hasta tal
punto que probablemente crefan de verdad que solo las mujeres eran
responsables del comportamiento sexual de hombres y mujeres, como
queda ilustrado, por ejemplo, en el caso de una tal Ana de Agiiita de
Ciudad de México en 1600, segtin la cual, “en el acto carnal pecaba
solo la mujer y no el hombre”.®® Otras se opusieron y se rebelaron
contra la vigilancia de las instituciones y de la sociedad novohispa-
nas al interpretar la moral y las normas cristianas a su manera. Resis-
tiéndose, por ejemplo, a mantener relaciones sexuales exclusivamente
dentro de la institucién del matrimonio como ilustra el caso de una tal
Maria Canedo, viuda y vecina de Tlalmanalco, en la jurisdiccion de
Chalco, que fue en 1598 denunciada y acusada por su conocido Luis
Castellano, vecino de la capital, de haberle seducido al visitar este su

62. “Amasy quieres bien a tu mujer, y ayudas la en sus trabajos y necesidades, y en el
tributo”, Molina, Confesionario, fol. 29v.

63. Véase la nota previa.

64. “Por ventura ti y la mujer legitima que tienes, habéis ambos impedido la pro-
creacién de los hijos por ser pobres, y necesitados o por algtin enojo, o por otra
cualquiera ocasién”, Molina, Confesionario, fol. 29v.

65. Contra Ana de Agiiita, por decir “que en el acto carnal pecaba solo la mujer y no
el hombre”, Ciudad de México, 1600, AGN, Inquisicién, vol. 262, exp. 2, fols.
26-31r.



160 MONIKA BRENISINOVA

tienda. En su caso leemos varias veces la frase que la simple fornica-
cién no era pecado.®

Las mujeres nativas aparecen en los murales de Actopan y Santa
Maria Xoxoteco también como almas, especialmente en las pinturas
del Infierno que decoran los muros testeros de la capilla abierta de
Actopan, asi como de la pequefa iglesia en Xoxoteco. Entre ellas,
aparece una mujer nativa, cuya figura ha sido identificada, de acuer-
do con Victor Manuel Ballesteros Garcia, Jaime Lara o Michael Karl
Schuessler, como Lucia,” un personaje del auto de E! Juicio Final que
fue escrito entre 1531-1533 por fray Andrés de Olmos.

Fig. 23. Anénimo, Lucia en el Infierno, pintura mural policromada, siglo
XV, exconvento agustino de San Nicolds, Actopan, Hidalgo. Foto: archivo

personal de Monika Breni§inova.

66. Contra Maria Canedo, viuda y vecina de Tlalmanalco, por decir que no es pecado
la simple fornicacién, Ciudad de México, Tlalmanalco, 1598, AGN, Inquisicién
248, exp. 51, fol. 53v.

67. Ballesteros Garcia, La pintura, pp. 79, 94; Lara, Christian Texts for Aztecs: Art and
Liturgy in Colonial Mexico, p. 115; Lara, City, Temple, Stage: Eschatological Ar-
chitecture and Liturgical Theatrics in New Spain, p. 75; Schuessler, Foundational
Arts, pp. 135-157.



ECOS DE MUJER 161

Esta joven, que ha sido identificada por varios estudiosos como la figura
de la protagonista nativa Lucia de la obra de teatro evangelizador E/ Juicio
Final de la primera mitad del siglo xvi, atribuida al misionero franciscano
Andrés de Olmos, aparece representada un total de tres veces en Actopan,
en un temazcal de fuego, sentada en un banco de metal incandescente y
con el cuerpo de una serpiente enroscada alrededor de su cuerpo desnudo.

Lucia estd representada, en uno de los tres casos, como una mujer
desnuda con una serpiente alrededor de su cuerpo. En la iconografia
cristiana, se trata de una representacion del pecado mortal en forma de
lujuria, como se puede ver, por ejemplo, en la pintura mural de Juan de
Borgoiia del Juicio Final en la catedral de Toledo en Espafa. Tal repre-
sentacion contempla el cuerpo femenino a través de la mirada mascu-
lina que combina el cuerpo y la sexualidad femeninos con la lascivia, el
pecado mortal de lujuria y, por ende, la amenaza de la muerte eterna.®
Lucia representa un exemplum,” cuyo fin es disuadir a las mujeres
nativas de la vida soltera y/o el adulterio e instruirlas que el matrimo-
nio no solo es un ideal cristiano, sino también la dnica forma de vida
aceptable para una mujer nativa y soltera. Por ejemplo, segiin Maria
Rodriguez-Shadow y Lilia Campos Rodriguez, se trata de un cambio
importante porque, aunque el matrimonio era un ideal para los mexi-
cas, vefan la sexualidad femenina como algo natural. Ademis, existian
formas de vida sexual prematrimonial y quiza también de divorcio.”

La mirada masculina dominante que asocia el cuerpo de la mujer
nativa y joven con el pecado y la condenacion eterna pretende des-
pertar la vergiienza en las mujeres, conducir a la interiorizacién de la
moral y los valores cristianos y, en tltima instancia, trasladar la res-
ponsabilidad del comportamiento y las transgresiones sexuales del
hombre a la mujer. Resulta que Lucia estd representada como una se-
gunda Eva y su representacion alude a la doctrina catdlica del pecado

68. Para el pecado de lujuria, véanse Anunciacién, Doctrina, p. 185; Bautista, Confe-
sionario, fol. 55v; Molina, Confesionario, fols. 32r, 54r, 80v-81v.

69. Las obras literarias de la Edad Moderna tenian frecuentemente un caricter pres-
criptivo, compérese con los capitulos de este libro de Anna Libadnskd, Lillyam
Rosalba Gonzilez Espinosa o Markéta KiiZova.

70. Kellogg, Weaving the Past, p. 73. Para la vida sexual de los mexicas, véase Rodri-
guez Valdés, La mujer azteca, pp. 133-173; Rodriguez-Shadow y Campos Ro-
driguez, “Concepciones sobre las sexualidades de las mujeres entre los aztecas”;
Vysny, El derecho, pp. 233, 245, 247, 250-253.



162 MONIKA BRENISINOVA

original que aparece plasmada tanto en Actopan, como en Xoxoteco,
asi como en Huatlatlauca como veremos mds adelante. Segun ella, to-
das las mujeres estin construidas como seres creados del hombre, eso
quiere decir imperfectas, débiles y propensas al pecado vy, por ende,
responsables de la caida de la humanidad. Si nos fiamos de la obra
del misionero franciscano Bernardino de Sahagin, cuya obra en doce
volumenes Cddice florentino es la mayor fuente de informacién sobre
la vida de los mexicas, igualmente en la sociedad mexica las mujeres
eran las principales responsables de los delitos sexuales. Por ejemplo,
la categoria de adulterio se basaba en la relacidn entre una mujer casa-
da y otro hombre, y no al revés, como leemos en el Confesionario de
Molina: “ni cometdis adulterios teniendo parte con la que es casada”.”!

Fig. 24. Juan de Borgofia, Juicio Final, pintura mural policromada, 1509-
1511, sala capitular de la catedral de Santa Maria, Toledo, Espafia. Fuente:

https://es.m.wikipedia.org/wiki/Archivo:Sala_Capitular_Juicio_Final.jpg.

El Juicio Final del pintor francés Juan de Borgoiia (c. 1470-1536) represen-
ta a Cristo como juez y al tribunal de los apdstoles sentados en el cielo. A
la siniestra de Cristo, en la parte inferior de la pintura, estin representados
los pecadores condenados a la residencia eterna en el infierno, como in-
dican la boca del Leviatdn y las llamas ardientes. Algunos pecadores re-
presentan los siete pecados capitales, como indican las filacterias sobre
ellos. Obsérvese la figura femenina designada como Lujuria y representa-
da como una mujer joven cuya desnudez solo queda oculta por las llamas.

71.

Molina, Confesionario, fol. 54r. Para el adulterio y su conceptualizacién en la socie-
dad europea cristiana, véase, ademds Molina, Confesionario, fols. 11v, 64r, 34v, 64v.
Para la concepcién del adulterio llamado tetlaximaliztli en la sociedad mexica, véase
Sahagtin, Cédice florentino, libro 1, fols. 10r y 27v; libro VIII, fol. 28r. Para més
literatura y contextualizacidn, véase Lavrin, “La sexualidad”, p. 59; Socolow, The
Women, p. 21; Vieira Powers, Women, pp. 28, 31; Vy3ny, El derecho, pp. 232, 250.


https://es.m.wikipedia.org/wiki/Archivo:Sala_Capitular_Juicio_Final.jpg

ECOS DE MUJER 163

Fig. 25. Andnimo, Tentacion de Adan y Eva en el drbol del conocimiento y la
Expulsion de los Abuelos del Paraiso, pintura mural policromada, siglo xvi,
exconvento agustiniano de San Nicolds, Actopan, Hidalgo. Foto: archivo
personal de Monika Brenisinova.

Las representaciones de la Tentacion de Adan y Eva y de su Expulsion
explican a los espectadores los conceptos cristianos del peccatum origi-
nale y del libre albedrio al narrar los momentos cruciales de la historia
de la Salvacién. Estos conceptos forman la base de la moral cristiana, sin
embargo, para los habitantes nativos de Américas eran nuevos y ajenos.
Los nahuas, por ejemplo, no crefan que comportamiento o decisién al-
guna pudiera afectar a su destino tras la muerte, y vinculaban la idea del
pecado con lo fisico, no con lo moral. El primer recuadro narra la historia
del pecado que Addn y Eva cometieron contra el orden (y, por ende, la
moral) establecido por Dios, llevando a la humanidad a cargar con una
pena hereditaria y condendndola a la segunda muerte, simbolizada por las
fauces del Leviatin. Como el hombre fue expulsado del Paraiso, obtuvo,
en consecuencia de ello, la posibilidad de elegir entre lo bueno y lo malo
(el problema de la teodicea), fue dotado por su propia voluntad y capaci-
dad de tomar sus decisiones, por lo que podia influir en su destino tras a
muerte. Esto significa que toda la humanidad estaba —desde el punto de
vista catdlico— condenada al pecado y la muerte eterna a causa del pecado
original de Addn y Eva y que la salvacién era posible solo dentro de la
Iglesia catdlica.

La representacién de la mujer nativa Lucia estd relacionada tam-
bién con la representacion de deidades femeninas nativas que apare-
cen en la boca del Leviatdn en forma de figuras mitoldgicas hibridas
cristiano-nahuas. El propésito de estas pinturas, que hacen referen-
cia a la diosa femenina prehispdnica hibrida con los atributos de Ci-



164 MONIKA BRENISINOVA

huacoatl y Coatlicue’ a través de atributos en forma de collar de
corazones y palmas y un tocado con un par de serpientes, sataniza
no solo a las deidades precolombinas en general, sino a las deidades
femeninas en particular. Aunque tradicionalmente las mujeres na-
huas ocupaban cargos religiosos al igual que los hombres, esta op-
cion les fue arrebatada tras la llegada de los espafioles.” El pante6n
mexica asociaba a las deidades femeninas generalmente con la tierra,
la fertilidad y el ciclo de creacién y extincidén; en el cristianismo,
este simbolismo se asocia principalmente con el acto redentor de
Jesucristo, conmemorado en el santo sacramento de la Eucaristia.
La Iglesia catélica, cuya jerarquia secular esta representada exclusi-
vamente por hombres, se ha apropiado asi de un dmbito tradicional-
mente asociado en muchas culturas a lo femenino, a las divinidades
femeninas, que dota a las mujeres de autoridad y poder. Se impone
asi un régimen colonial andrdgino y heteronormativo que margi-
naliza a las mujeres y las expulsa fuera de la esfera pablica hacia el
dmbito doméstico.

En la siguiente escena, habitualmente denominada Gula, vemos a
una pareja nativa, reconocible por su indumentaria tradicional, ddn-
dose el gusto de beber el pulque servido por una sirviente nativa. El
pulque es una bebida alcohdlica que se elabora al fermentar el jugo
del maguey y en Mesoamérica tiene una tradicién milenaria. Indepen-
dientemente de que esta escena represente una costumbre cotidiana de
la élite nativa al tomar pulque, la embriaguez y/o el pecado cristiano
de la gula, da testimonio también sobre las relaciones contemporédneas
entre los conyuges nativos.

72. Estrada de Gerlero identificé esta figura fragmentaria representada a escala mo-
numental como la figura masculina de Lucifer, p. 82. Para las diosas Cihuacoatl y
Coatlicue, véase Cédice florentino, libro 1, fols. 2v, 3r, 15, 30v, 36r, libro 11, fols.
4r, 24v, 80v, 111v, libro IIL, 1r-1v, 2, 3, libro VI, fols. 138r-138v, 151r-152v, 156v,
165r, libro VIII, 2v, 3r, 61, 121, 54r, libro X1, 263r; Duran, Historia de las Indias de
Nueva-Esparia y islas de Tierra Firme, vol. 1, pp. IX, 205, 271, 274, 277; vol. IL, pp.
100, 126, 165, 171, 174-177, 204, 208, 280.

73. En los templos mexicas habia sacerdotisas de jerarquia inferior llamadas ci-
huatlamatlazque y superior, cihuacancuiltin, que cuidaban de los edificios
religiosos, dirigfan las ceremonias religiosas y formaban a otras sacerdotisas;
véase Kellogg, Weaving the Past, pp. 22, 26-27; Socolow, The Women, pp.
27-28.



ECOS DE MUJER 165

Fig. 26. Anénimo, El sesior del infierno en el atavio de Cibunacoatl-
Coatlicue, pintura mural policromada, siglo xvr, iglesia de la Purisima
Concepcidn, Santa Marfa Xoxoteco, Hidalgo. Foto: archivo personal de
Monika Brenisinovd.

Representar al diablo como mujer no es tan extrafio como podria parecer
a primera vista. Aunque en la civilizacién europea cristiana solemos estar
acostumbrados a imaginar a los demonios y al gobernante del infierno,
Lucifer, con atributos masculinos, en el libro 8, fol. 6r del Cédice floren-
tino leemos: “Y en tiempo de éste, el Diablo, que en figura de mujer an-
daba y aparecia de dia y de noche, y se llamaba Cihuacoat], [...]”. Como
puede verse, el sefior del infierno podia tomar forma femenina y asi estd
representado en Santa Marfa Xoxoteco, donde luce atributos de la diosa
prehispdnica Cihuacoatl, la mujer serpiente, recolectora de almas y, a la
vez, de Coatlicue, creadora de la vida y madre de los dioses, pues su cuello
estd adornado con un collar de corazones y manos humanas, y su cabeza
con una corona de un par de serpientes entrelazadas. Tal representacién
hibrida sirve para la satanizacién de las deidades femeninas anteriores al
contacto y para desacreditar el rol de las mujeres en la esfera religiosa.
Ademis, el atributo de la diosa Cihuacoatl-Coatlicue, la serpiente, tiene
una fuerte connotacién negativa en el catolicismo, ya que se asocia a la
doctrina del pecado original, que vemos representada en los murales.



166 MONIKA BRENISINOVA

Fig. 27. Anénimo, Gula, pintura mural policromada, siglo xvi, iglesia de la
Purisima Concepcién, Santa Maria Xoxoteco, Hidalgo. Foto: archivo
personal de Monika Breni$inova.

Aunque la siguiente cita del libro 10, fol. 128r del Cédice florentino suge-
rirfa lo contrario: “También agujeraban los magueyes para que manase la
miel para beber o para hacer pulque, o emborrachdndose cada difa, o visi-



ECOS DE MUJER 167

tando las bodegas de los taberneros, y todo esto era el pasatiempo dellos”,
al menos en la sociedad mexica el consumo de pulque estaba regulado
y asociado principalmente a celebraciones y ceremonias religiosas. Esta
representacion aparece tanto en Xoxoteco, como en Actopan. En ambas,
las mujeres estdn arrodilladas, mientras que su compafiero masculino estd
sentado sobre una estera, lo que sugiere la posicién social diferente de
ambos géneros.

La rica vestimenta decorada con bordados indica que la pareja era
de alto estatus social, como sugiere ademds la presencia de la criada
que les sirve el pulque, y el ecacehnaztli, abanico de rica plumeria,
simbolo de riqueza.”* Ambos aparecen sentados, pero mientras la mu-
jer se arrodilla, el hombre se sienta en una estera, lo que sugiere una
posicién social més elevada, representada del mismo modo como que
en el Codice Mendoza de 1541.7° Asi, aunque la pareja comparta la
misma actividad, la posicidén de sus cuerpos subraya la diferencia de
roles y jerarquia entre ellos. Aunque las relaciones entre mujeres y
hombres en la sociedad mesoamericana se solian basar en el principio
del paralelismo y la complementariedad, esto no significaba la igual-
dad de géneros.”

Aunque tradicionalmente autores como Juan Benito Artigas o Ele-
na Isabel Estrada de Gerlero han asociado esta escena con la tentacién
al pecado cristiano de la gula,” es posible que represente mds bien una
ceremonia nupcial precolombina tal como aparece, por ejemplo, en el
Cédice Mendoza™ y destaque el significado redentor del matrimonio
eclesidstico (asi como la tinica alternativa para contraer legalmente ma-
trimonio en el régimen colonial), representado en el muro opuesto. En
ese caso, la escena se referiria al pecado de lujuria simbolizado por la

74. Ecacebhnaztli, en nahuatl, “mosqueador”, esto es, “propiamente abanico para ha-
cerse ayre”, Gran Diccionario Nahunatl. Para sus representaciones véase Cddice,
libro II, fols. 20v, 106w, libro III, 33v, libro IV, 19v, libro VIII, 30r, 41r, 28r, libro
IX, 7r, 30v, 32v, 58, 62v, 621, 56v, 66, libro X1, 230v; The Codex Mendoza: fac-
simile, fols. 66r, 67, 68r.

75. The Codex, fol. 61r.

76. Kellogg, “Aztec Women in Early Colonial Courts: Structure and Strategy in a
Legal Context”, pp. 31-34; “Indigenous Testaments”, p. 47; Kellogg, Weaving the
Past, esp. cap. pp. 15-21, 34, 36; Socolow, The Women, p. 24; Vys$ny, El derecho,
p. 249.

77. Véase la nota 32.

78. Véase lanota 75.



168 MONIKA BRENISINOVA

voluntad de consumar el matrimonio fuera del marco eclesidstico, por
ejemplo, dentro del matrimonio acordado entre los macehuales por el
cacique.”

Pero volvamos al significado que tradicionalmente se ha asociado
a esta escena. La Iglesia catdlica relacionaba la embriaguez con el pe-
cado mortal de la gula, como vemos, por ejemplo, en la obra Tratado
sobre los siete pecados mortales (1551-1552) del misionero franciscano
Andrés de Olmos, donde leemos: “como si hubiese tomado la hierba,
semilla de ricino, u hongos, [...]; lo que dice lo dice el pulque como
si estuviera loco”. Y mds adelante: “Mucha comida y pulque [...] au-
mentan el peso de vicio en el cuerpo”.*®

Mientras que en la sociedad precolombina el consumo de alcohol
estaba asociado a las ceremonias y fiestas sagradas y como tal esta-
ba regulado por las costumbres socio-religiosas, después de la llegada
de los espaiioles y la desintegracién del mundo nativo tradicional, el
consumo de alcohol entre los nativos se extendi6 fuera del contexto
religioso y se convirti6 en un grave problema social. Por esta razdn,
las autoridades civicas y eclesidsticas empezaron a regular el consumo
del pulque, ya fuera por sermén o licencias.®!

Sin embargo, no solo los nativos tenfan problemas con el alcohol.
Al contrario, los casos denunciados en la Inquisicién demuestran que
era un problema extendido en la sociedad novohispana del que no se
libraron ni las mujeres blancas ni las mestizas. Como ilustra, por ejem-
plo, un caso de un mestizo de Puebla Martin Lépez, quien, en 1598,

79. Molina, Confesionario, esp. fols. 43, 44v-45r.

80. Olmos, Tratado sobre los siete pecados mortales, p. 169. Olmos se refiere al
consumo de pulque u hongos ademds en las pdginas 41, 115, 253. Para la des-
cripcién de las tradiciones y costumbres relacionadas con el pulque y sus repre-
sentaciones, véase Cddice, esp. libro I, 11v, 22v, 40r, libro II, 103r, 1051, 106r, y
libro X, 11v, 99v, 144r, 107, 128r; Durédn, Historia, vol. 11, pp. 72, 138, 237-241,
291-292, Mendieta, ed. Joaquin Garcia Icazbalceta, Historia eclesidstica indiana;
obra escrita a fines del siglo xvi, cap. 30, pp. 138-140. Para el pecado de gula y
la borrachera, véase Anunciacién, Doctrina christiana muy cumplida: donde se
contiene la exposicion de todo lo necessario para doctrinar alos Yndios, y admi-
nistralles los Sanctos Sacramentos, p. 187; Molina, Confesionario, fols. 28r, 44r,
64v, 82r.

81. Burkhart, The Shippery Earth: Nahua-Christian Moral Dialogue in 16th-Century
Mexico, pp. 131, 157, 160; Corcuera de Mencera, El fraile, el indio vy el pulgue:
evangelizacion y embriaguez en la Nueva Esparia (1523-1548); Kellogg, Weaving
the Past, pp. 54-65.



ECOS DE MUJER 169

denuncid a los oficiales de la Inquisicién que una sefiora asistia a las
bodas solo para poder emborracharse.®

Antes de la llegada de los espaiioles, los mesoamericanos habian
utilizado en el contexto sociorreligioso no solo alcohol, sino tam-
bién diversas plantas psicotrépicas y hongos con el fin de intoxicar-
se, tener visiones y poder comunicarse con el mundo de los dioses.*
De hecho, el consumo de peyote y otras hierbas de origen aborigen,
que estd atestiguado en los archivos de la Inquisicidn, se difundié
tanto en el siglo xvi y xvir que la Inquisicién novohispana se vio
obligada de promulgar edictos particulares en contra de este tipo de
practicas como testimonia, por ejemplo, el edicto de fe de 1620 “Por
cuanto al uso de la Hierba o Raiz llamada Peyote”.** De hecho, la
practica de consumir plantas y hongos psicotrdpicos en el contexto
ceremonial y curativo ha sobrevivido hasta nuestros dias, por ejem-
plo, en Huautla de Jiménez, Oaxaca. Estas plantas se utilizaban tam-
bién para la magia amorosa, entre otras cosas, que se practicaba en
toda la sociedad novohispana en todos los niveles y castas y donde
un nativo y/o una nativa servia casi siempre de intermediario con las
hierbas y otras plantas alucindgenas,® en parte porque los nativos
eran vistos por los espafioles como mds cercanos a la naturaleza y
estaban exentos de la jurisdiccién de la Inquisicién, como advierte
Solange Alberro.*

82. Martin Lépez, mestizo de Puebla, por decir que una sefiora habia entrado a unas
bodas por emborracharse, 1598, AGN, Inquisicion, vol. 247, exp. 23.

83. Entre las etnias que han consumido hongos alucinégenos en rituales religiosos
hay que mencionar a mixtecos, mazatecos, nahuas, otomies, tarascos y mayas.
La antigiiedad de esta costumbre se evidencia, por ejemplo, por las figurillas de
hongos mayas y viene descrita y plasmada, por ejemplo, en el Cddice florentino;
véase Codice, libro X, fols. 24v, 34r, 34v, 51v, 64v, 122v, libro XI, fols. 131r, 132v,
132, 142v, libro XII, fol. 27r. Burkhart, The Slippery Earth, pp. 74, 88, 131-132,
140, 161-162, 165, 167-168, 176; Lépez Austin, Cuerpo humano e ideologia: las
concepciones de los antignos Nahuas I-11, esp. pp. 280, 292, 294-295, 327, 349, 380,
407-408, 411, 438-439, 453-455, 461.

84. Edicto de fe de 1620 “Por quanto al vfo de la Yerba o Raiz llamada Peyote”,
AGN, Inquisicién, vol. 289, exp. 12. Para mds informacién véase Alberro, In-
quisicion, esp. pp. 65, 74, 318, 321-322; Chuchiak, The Inquisition, doc. 8, pp.
113-114; Guerrero Galvan y Chuchiak, Los edictos de fe del Santo Oficio de la
Ingquisicion de la Nueva Esparia: estudio preliminar y corpus facsimilar, p. 202.

85. Contra Maria Herndndez, por tomar peyote para saber de un hurto, Ciudad de
México, 1599, AGN, Inquisicidn, vol. 252, exp. 127, fols. 206-207.

86. Alberro, Inquisicion, esp. p. 321.



170 MONIKA BRENISINOVA

Antes de la llegada de los espafoles, las mujeres podian celebrar
ceremonias religiosas y ocupar cargos religiosos. Sin embargo, para
el régimen colonial basado en la ideologia de género patriarcal esto
era inaceptable y, por lo tanto, a las mujeres se les negaban las funcio-
nes religiosas oficiales. A pesar de esta estricta actitud de las autori-
dades, las mujeres conseguian mantener su influencia en el dmbito de
la religion, al trabajar con las plantas medicinales como herbolarias,
curanderas, parteras, etc.” En general, sin embargo, esta prictica era
desalentada por la Iglesia catélica, porque tales actividades eran una
fuente de autonomia, poder y autoridad que tradicionalmente estaban
reservados a los hombres y, por lo tanto, estas mujeres eran perse-
guidas por ser consideradas supersticiosas, hechiceras y brujas.®® (Por
cierto, especialmente en los pueblos, los sacerdotes también cultiva-
ban hierbas, y estas mujeres eran competencia para ellos.) Los abortos
a través de pociones fueron especialmente perseguidos.®’

Acabamos de ver y analizar dos cuadros (Lujuria y Gula) que plas-
man a las mujeres, aunque siempre en compania de un hombre. En
las tres escenas restantes (Avaricia, Ira e Idolatria) se las omite por
completo. Lo que nos muestra que el ambiente social de la sociedad
colonial temprana estaba marcado por el género, y las mujeres estaban
restringidas (al menos en el imaginario de los patronos de las pinturas)
a la esfera privada y excluidas de la publica, en nuestro caso particular,
desde el dambito de la propiedad, la violencia y la religién y/o se les
asociaba con ciertos pecados mds que a los hombres, y viceversa.

En la escena de Avaricia aparece un nativo junto a lo que probable-
mente sea un cofre lleno de riquezas. El hecho de que la escena repre-
sente solo al hombre sugiere que las mujeres estaban excluidas de la
administracién de la propiedad, al menos en un nivel simbdélico e ideal.
En la tradicién occidental el derecho hereditario y de propiedad esta-
ban relacionados con la institucién del matrimonio y con el concepto
de hijos legitimos e ilegitimos.” Aunque las mujeres espafiolas podian

87. Kellogg, Weaving the Past, p. 80.

88. Al fendmeno de brujeria se dedica también el capitulo IT de Anna Libdnska.

89. “Diste a alguna mujer prefiada bebedizos para la hacer mover, y para que muriese
la criatura”, “Bebiste algunos bebedizos para te hacer estéril y sin fruto, y para no
poder mis engendrar”, Molina, Confesionario, fols. 31v, 31r.

90. Para el pecado de avaricia y concepto de hijos legitimos, véase Anunciacién, Doc-
trina, pp. 182-185; Bautista, Confesionario, fols. 55r-55v; Molina, Confesionario,



ECOS DE MUJER 171

heredar y legar bienes, no se las consideraba plenamente responsables
ante la lay, como hemos visto mds arriba; por ello, sus bienes solian ser
administrados por un varén que actuaba como cabeza de familia —el
marido, el padre o el hermano—.

Fig. 28. Anénimo, Avaricia, pintura mural policromada, siglo xv1, iglesia
de la Purisima Concepcidn, Santa Maria Xoxoteco, Hidalgo. Foto: archivo
personal de Monika Breni§inova.

Desgraciadamente, la tltima de la serie de las escenas de género estd dete-
riorada en la parte media, razén por la cual es dificil descifrar e interpretar
el recuadro. No obstante, en el centro reconocemos muy probablemente
un cofre abierto, lleno de ducados de oro, que estd rodeado por un indige-
na y tres demonios que lo estdn tentando al pecado mortal de la avaricia.

fols. 60v, 79v-80v. Sobre el concepto de ilegitimad en Hispanoamérica colonial,
véase Twinam, “Honor, sexualidad e ilegitimidad en la Hispanoamérica colonial”.



172 MONIKA BRENISINOVA

Sin embargo, también puede referirse a la costumbre espafiola de dar a la
novia las arras como simbolo de garantia del matrimonio y la obligacién
del hombre de ocuparse econémicamente del hogar como leemos en el fol.
55v del Confesionario de Molina: “porque el oficio del varén es, trabajar
fuertemente, para adquirir lo necesario a su [...] propio sustento y el de
su mujer, [...]”.

En cuanto a la posicién de la mujer en la sociedad mexica, las opi-
niones varfan de una autora a otra.” Por ejemplo, segin Kellogg, las
mujeres posefan y heredaban propiedades y tierras.”” Tras la llegada de
los espafioles la posicién de las mujeres nativas en la sociedad colonial
se fue debilitando y la propiedad de la tierra y de los bienes muebles
pasé gradualmente a los hombres, de modo que, después de 1650, las
mujeres nativas ya no poseian casi ninguna propiedad como demues-
tran, por ejemplo, los testamentos” y los litigios sobre la propiedad,
que atestiguan la creciente incertidumbre de las mujeres nativas en
cuanto a sus derechos de propiedad y herencia tras la instalacién del
régimen colonial y las costumbres espafiolas.*

91. Por ejemplo, de acuerdo con Kellogg (Weaving the Past, pp. 22-30), las mujeres
mexicas ocupaban puestos de autoridad, tanto politicos, como religiosos y goza-
ban de amplios derechos hereditarios y de propiedad véase Kellogg. Al contrario,
seglin Patricia Galeana (“Historia comparada de las mujeres en las Américas”,
p- 7), la mujer en la sociedad mexica tenfa un estatus de segunda clase y no par-
ticipaba en la vida publica, ni politica ni religiosa, y ello a pesar de la cosmologia
dual, inherente a las sociedades mesoamericanas Galeana. También Dios Vallejo
y Pieza Martinez (“Una mirada”, pp. 35-78, esp. 36, 54) concuerdan en que las
mujeres en las sociedades nativas tenfan un papel secundario y dependiente. Para
la concepcidn legal del concepto de la persona en el derecho nahua, véase Vysny,
El derecho, pp. 228-240.

92. Enlasociedad mexica, las mujeres solian heredar parte de la casa y de las tierras
de sus madres para su subsistencia. Pero, con la instalacién del poder colonial,
las nativas heredaban la casa, mientras que la propiedad de los campos y de las
tierras empezd a pasar a los hombres, por lo que el nimero de mujeres pro-
pietarias de tierras disminuia con el tiempo; véase Kellogg, Weaving the Past,
pp- 28, 52.

93. Sobre los cambios de la institucién del matrimonio, el derecho hereditario y el
concepto de los hijos legitimos entre la poblacién nativa del centro de México des-
pués de la llegada de los espafioles, véase Cline, “Fray Alonso de Molina’s Model
Testament and Antecedents to Indigenous Wills in Spanish America”; Kellogg,
“Indigenous Testaments of Early Colonial Mexico City: Testifying to Gender
Differences”; Vy3ny, El derecho, pp. 238, 241, 245-246, 248-249, 252-253.

94. Kellogg, “Indigenous Testaments”, pp. 48, 50; Socolow, The Women, pp. 9, 22-23,
44, 49; Vieira Powers, Women, pp. 88-92, 178-179.



ECOS DE MUJER 173

Fig. 29. Anénimo, Cacica indigena de Sutatausa, pintura mural, siglo xvir,
iglesia doctrinera de San Juan Bautista, Sutatausa. Colombia. Foto: archivo
personal de Monika Breni$inova.

Este mural —que se encuentra escondido en una pequefa iglesia doctri-
nera de la regién cundiboyacense colombiana—, representa a una caci-



174 MONIKA BRENISINOVA

que nativa, ataviada con ropajes tradicionales, retratada como donante
y patrona de la iglesia. Este tipo de representaciones estd reservado en
la civilizacién europea cristiana a las figuras prominentes y nos habla
de una fuerte posicién social y econémica de las mujeres indigenas en
Nueva Granada del siglo xvir. Ademds, nos muestra que la posicién de
las mujeres nativas variaba y, a pesar de los esfuerzos de someterlas a la
ideologia de género europea-cristiana, en algunas regiones las mujeres
guardaban un fuerte estatus social, por ejemplo, como mediadoras entre
la comunidad indigena y las autoridades coloniales espafiolas como ve-
mos aqui.

En el periodo colonial se produjo el declive del estatus social y
del poder de las mujeres nativas en general, mientras que la impor-
tancia del matrimonio y la posicion y autoridad del hombre, padre o
marido crecid, como confirman los tribunales, donde las mujeres ha-
bian estado cada vez mis representadas por hombres.” (Aunque habia
excepciones, como demuestran, por ejemplo, los casos de las cacicas
nativas.) Ademds, de acuerdo con Kellogg, la llegada de los espaioles
supuso no solamente la pérdida de estatus social, sino también de la
autoridad politica y religiosa. Ademds, trajo mds trabajos a las muje-
res nativas, ya que la responsabilidad de pagar el tributo recafa sobre
las mujeres y se trataba de una sociedad en la que los hombres solian
trabajar fuera de hogar.”

De acuerdo con los principios del concepto de interseccionali-
dad, el régimen y la ideologia de género coloniales eran especialmente
perjudiciales para las mujeres no blancas que formaban la base de la
pirdmide de la sociedad novohispana. Dado que los beneficios se dis-
tribufan asimétricamente de acuerdo con la posicién de personas en la
jerarquia social y de género, en cuya cima se encontraban los hombres
espafioles, las mujeres afrodescendientes fueron quienes menos se be-
neficiaron del sistema lo menos posible, lo que dificultaba su identi-
ficacién con la ideologia imperante y la interiorizacién de sus normas

95. Kellogg, “Indigenous Testaments”, p. 45, 53; Socolow, The Women, pp. 49-50;
Vieira Powers, Women, pp. 178-179. Véase también la nota anterior.

96. Segun Kellogg, las mujeres nativas trabajaban mds después de la llegada de los
espafioles por tres razones principales. Primero, por razones demogrificas y por
el declive de la poblacién nativa en el siglo xvi1, segundo, por el aumento constan-
te de tributos y, tercero, por el surgimiento de nuevos empleos. Véanse Kellogg,
Weaving the Past, pp. 63-71, 81; Socolow, The Women, pp. 46-48.



ECOS DE MUJER 175

y valores. Entre las mis afectadas estaban las mujeres esclavizadas y
libres de origen africano, quienes, en ocasiones, resistieron esta situa-
ci6n de opresion. Un ejemplo de ello es el caso de Teresa, una mujer
negra ladina, residente en Texmelucan, ocurrido en 1601. Durante la
investigacidn, la acusada hablé varias veces de manera vulgar sobre la
propia Inquisicién y el rey espaiiol, llegando a proclamar “que todos
los oficiales, inquisidores y el Rey espaiiol besasen a su ano y alld en
el culo, lo que dijo dos Veces con mucha desvergiienza”.” Su desafio
verbal no solo transgredia los c6digos de respeto impuestos por el or-
den colonial, sino que también ejemplificaba la mirada de oposicién de
la que habla Bell Hooks: una resistencia activa mientras era investiga-
da por las autoridades.”

Otra escena en la que se omite a las mujeres es la de la /74, en la
que vemos a un espafiol de pie con el traje tipico de la época sujetando
por el pelo de la cabeza a un nativo que aparece arrodillado frente a
él. El mismo gesto se observa tanto en la tradicién occidental como
en la mesoamericana y expresa un acto de poder y de sometimiento
que representa al hombre espafiol como patrén y guardidn del orden
publico, que estd autorizado por el sistema colonial ideolégico a usar
la violencia para vigilar y pacificar a los nativos, que se muestran, por
su posicidn y por el gesto paternalista y condescendiente del espanol,
infantilizados.

El hecho de que no se vean mujeres en esta escena implica que, al
menos simbdlica e ideoldgicamente, han sido excluidas del proceso
disciplinario a través de la violencia publica. A pesar de ello, la violen-
cia formaba parte integral de la vida de todas las mujeres. Las mujeres,
nativas, europeas y negras participaron en los combates de conquista®”
y la violencia contra las mujeres por parte de los hombres (y también
al revés) era parte integral de la vida cotidiana.!®

97. Contra Teresa, negra ladina, que reside en la venta de Texmelucan, por hablar mal
de dios y los inquisidores, Ciudad de México, 1601, AGN, Inquisicién, vol. 255,
exp. 5, fols. 169-173r, aqui 171v.

98. Para el concepto de mirada de oposicién de Hooks, véase la introduccidn,
pp- 55.

99. Véase, por ejemplo, el caso de la guerra entre Tenochtitlan y Tlatelolco en 1473:
Kellogg, Weaving the Past, pp. 24, 28-27; Socolow, The Women, pp. 18, 27-28;
Vieira Powers, Women, pp. 15, 25-26.

100. Para la violencia sexualizada contra las mujeres nativas en la sociedad colonial
véase Kellogg, Weaving the Past, esp. pp. 75-78; Molina, Confesionario, fol. 30v.



176 MONIKA BRENISINOVA

Fig. 30. Anénimo, Ira, pintura mural policromada, siglo xv1, iglesia de la
Purisima Concepcidn, Santa Maria Xoxoteco, Hidalgo. Foto: archivo
personal de Monika Breni§inova.

Esta escena, representada tanto en Santa Marfa Xoxoteco, como en Acto-
pan, consta de dos recuadros preservados en muy mal estado. En el prime-
ro reconocemos a un indio de rodillas y a un espafiol que le sostiene por



ECOS DE MUJER 177

el pelo y le estd dando azotes con una maza. En la segunda imagen se une
a estas dos figuras el diablo, que estd luchando por el pobre indio con el
espafiol. El espaiiol representa asi el gobierno secular, la ley y el justo cas-
tigo y, como en la escena de la Idolatria, muestra al indio el camino justo
de la salvacién. Sin embargo, también este cuadro propone una segunda
lectura. Sabemos que los nativos interpretaron la religién catdlica, sus ri-
tos y costumbres de una manera creativa al incorporar sus propias tradi-
clones y que, sobre todo en zonas rurales, han sobrevivido muchas de sus
costumbres prehispdnicas relacionadas con la vida sexual y el matrimonio.
Es posible, por ende, que también esta imagen se relacione al matrimonio
catélico y represente el castigo del nativo que se habia resistido a contraer
nupcias.

Hemos visto que ambas sociedades, la mexica y la espafola, eran
patriarcales, sin embargo, parece que el patriarcado ancestral'® era
menos rigido y mds igualitario que el patriarcado colonial impuesto
por los colonizadores como lo demuestra el hecho de que después de
la llegada de los espafioles y la introduccién del sistema de la ideologia
de género ibérica, la situacion de la mayoria de las mujeres nativas em-
peord. Sumado a lo anterior, la organizacién social autéctona basada
en el paralelismo y la complementariedad de género se iba descompo-
niendo y los hombres nativos aceptaban poco a poco las costumbres
y el sistema de valores occidentales, como el concepto de honor mas-
culino relacionado con la necesidad de conservar y defender la pu-
reza de las mujeres y el sistema patriarcal.’®® El empeoramiento de la
relacién entre hombres y mujeres nativas también se evidencia en la
Relacion de las cosas de Yucatan (1566) de Diego de Landa, misionero
franciscano que trabajé entre los mayas y estaba convencido de que
los espafioles representaban un mal ejemplo para los nativos: “Con la
mesma facilidad dexauan los hombres con hijos 4 sus mugeres, [...],
y aora que an visto de que los Espafioles sobre esso matan 4 las suyas
empiezan a maltratarlas y aun 4 matarlas”.!®

Sin embargo, tras la llegada de los espafioles, no solo disminuy6
el estatus social de las mujeres nativas, sino también su autonomia en

101. Para los conceptos de patriarcado ancestral y colonial, véase la introduccion, p. 43.

102. Kellogg, Weaving the Past, esp. p. 74. Para el honor femenino en la sociedad de
América hispana, y especialmente en el México colonial, véase Baena Zapatero,
“Honor”, pp. 59-86; Lavrin, “La sexualidad”, esp. pp. 73-75; Twinam, “Honor”,
esp. pp. 131-155.

103. Landa, Relaciones de Yucatdn, p. 327.



178 MONIKA BRENISINOVA

materia religiosa, como ilustra la escena de la Idolatria que se encuen-
tra tanto en Santa Maria Xoxoteco, como en Actopan, aunque esta
se encuentra en mal estado de conservacién. La escena representa un
teocali pintado a la manera prehispinica en cuyo pico se encuentra
un templo con un dios prehispdnico, es decir, un idolo pagano des-
de el punto de vista cristiano. Mientras que a la derecha vemos a dos
nativos en taparrabos con calabazas de botella portdtiles y pelo des-
peinado adorando el templo pagano, a la izquierda aparece un nativo,
probablemente noble segtin indica su traje, en compaiifa de un espa-
fiol. Ambos tienen las manos en signo de oracidén y por encima luce

el monograma de Cristo IHS. La escena alude claramente al pecado
de idolatria,'* sin embargo, desde el punto de vista de género, es in-
teresante que se trata de una escena con protagonistas masculinos que
excluye a las mujeres del ambito religioso.

Fig. 31. Anénimo, Idolatria, pintura mural policromada, siglo xvr, iglesia
de la Purisima Concepcidn, Santa Maria Xoxoteco, Hidalgo. Foto: archivo
personal de Monika Breni§inova.

El cuadro representa el pecado de idolatria, el aspecto desolador de los na-
tivos simboliza su barbarismo y paganismo, el color rojizo del interior del
templo alude a las llamas del infierno catélico y, ala vez, a la tradicién mesoa-
mericana de decorar las estatuas de dioses con colorantes o sangre, mientras

104. Molina, Confesionario, fols. 20r, 51v.



ECOS DE MUJER 179

que la pareja del nativo noble y espafiol simboliza el papel de las élites en el
proceso de evangelizacion y catolizacion de la poblacién nativa de Américas.

Mientras que antes de la llegada de los espafioles, las diosas feme-
ninas ocupaban un lugar significante en el panteén de dioses mexicas
y las mujeres mantenian cargos religiosos,'® el régimen colonial les
negd el acceso a la religion que ahora estaba mediada exclusivamente
por hombres. Esta naturaleza de poder patriarcal que se concentraba
en manos de los hombres blancos se reproducia también a través de las
artes y la literatura religiosa. Por ejemplo, los sacerdotes catélicos lu-
chaban contra la amistad femenina,'® que se consideraba socialmente
indeseable, impropia de una mujer virtuosa, puesto que podia desviar-
las al camino del mal y del pecado y amenazar asi a toda la sociedad.

El ideal cristiano para una mujer virtuosa era quedarse en casa con
su familia, como hemos visto. Las mujeres, por supuesto, siguieron
haciéndose amigas y formando alianzas formales e informales. Sin em-
bargo, como advierte Caroline Walker Bynum, las vidas de las muje-
res santas que constitufan el modelo de una vida femenina ejemplar
carecian frecuentemente del momento de conversién o transforma-
cién dramadtica (catarsis) en comparacion con las vitaes de los santos
varones poniendo énfasis en la pasividad de las mujeres.'” En cambio,
la santidad de las mujeres se representa como un proceso continuo, a
menudo centrado en la comida y el cuerpo. Mientras que en las socie-
dades del precontacto el poder catalizador y purificador se asociaba
frecuentemente a divinidades y, por ende, también oficiantes femeni-
nos, en el cristianismo lo asume la Iglesia que concede el perdén a tra-
vés del sacramento de la confesion. Las preguntas confesionales eran
frecuentemente intimas. Por ejemplo, los sacerdotes solian preguntar
detalladamente sobre las pricticas sexuales como la masturbacién, el

105. Véase la nota 162.

106. Martin, Mapa de arcanos, y verdades de nuestra catolica religion, comentando el
catecismo del Padre Geronymo de Ripalda, de la Compariia de Jesus, pp. 247-248.
La actitud negativa se remonta en el mundo occidental hasta la Antigtiedad, por
ejemplo, en la obra del filésofo Plutarco quien en el capitulo “Deberes del matri-
monio” de Obras morales y de costumbres (Moralia) IT (p. 186, seccién 19) dice:
“No conviene que la mujer tenga amigos particulares, sino que disfrute con los de
su marido juntamente con él”.

107. Walker Bynum, Holy Feast and Holy Fast: The Religious Significance of Food to
Medieval Women, pp. 24-25, 285-288, 293.



180 MONIKA BRENISINOVA

sexo durante la menstruacién (estar con su costumbre), el coito (tener
parte y ayuntamiento, tener débito) vaginal u otro (en el vaso ordena-
do y en alguno otra parte),'® es evidente que muchas mujeres sentian
verglienza y se mostraban reacias a confesar. Ademds, en muchos ca-
sos, los sacerdotes abusaron de esta situacién delicada y agredieron
sexualmente a las mujeres, lo que llevé a muchas de ellas a evitar la
confesion. Por ejemplo, en 1592, una mujer llamada Isabel de los Rios,
de la villa de Amozoc en Puebla, denuncié a Francisca de Castilla por
supuestamente no confesarse y aun asi comulgar.!”

Que muchas mujeres tuvieran dificultades para someterse a la con-

110 10

fesion, una institucion de vigilancia, mediada solo por hombres,
demuestran los documentos inquisitoriales, donde figuran la vergtien-
zay la reticencia a confiar en un sacerdote vardn entre los factores de-
cisivos. Como leemos en el caso de Isabel de Villareal, vecina de Ciu-
dad de México, ocurrido en 1597 y en el que esta “decia, que teniendo
verglienza bastaba confesar el pecado a Cristo y no al confesor”.!!!
La Iglesia vigilaba el cumplimiento de la moral y las normas cris-
tianas no solo a través de la confesién, sino también a través de la
Inquisicién. Para promulgar los pecados y delitos contra la Iglesia y
la moral catdlica servian los edictos, que se solian leer en las iglesias
periédicamente y que instaban a la poblacién a denunciar tales deli-
tos."? Algunos edictos eran generales, promulgados por la metrépoli,

y otros, locales, referentes a delitos regionales como hemos visto en

108. Véase, por ejemplo, Molina, Confesionario, fol. 35v.

109. Denuncia de Isabel de los Rios contra Francisca de Castilla por no decir la verdad en
la confesién, Amozoc, Puebla, 1592, AGN, Inquisicién, vol. 239, sin exp., fol. 212.

110. Para la confesién y su percepcién por parte de la poblacién nahua en el periodo
colonial, véase Gruzinski, “Individualizacién y aculturacién. La confesion entre
los nahuas de México entre los siglos xv1 y xvir”.

111. Los casos concernientes a la confesién estdn incluidos en el volumen 188, que tra-
ta, ante todo, de procesos por proposiciones heréticas y que comienza en marzo
de 1597 y termina en noviembre de 1598. Sin embargo, de un total de diez expe-
dientes, solo uno es contra una mujer: contra Isabel de Villareal, mujer de Juan
Camarillo, vecinos de México, por palabras heréticas, Ciudad de México, 1597,
AGN, Inquisicion, vol. 188, exp. 1, 5 fols.

112. Segtin Alberro (Inquisicion, pp. 65-66) los edictos de fe se solian leer durante la
Cuaresma y cada tres afios en la capital y las ciudades que tenian mds de tres-
cientos vecinos. Los edictos de fe estin depositados en el AGN en Instituciones
Coloniales en los fondos de Edictos de la Inquisicidn, Inquisicién e Indiferente
Virreinal. Para mds informacién sobre este tipo de documentos, véase Chuchiak,
Inquisition, pp. 107-121; Guerrero Galvan y Chuchiak, Los edictos, esp. pp. 15-26.



ECOS DE MUJER 181

el caso del consumo del pulque y plantas psicotrépicas. Sin embargo,
especialmente en las zonas mis remotas, donde el control social no era
tan fuerte, estos edictos parecen haber tenido poco impacto. Como
muestra el caso de una Isabel, mujer de Juan Rico, mestizo, hija de un
cirujano extranjero que habia trabajado antes en Manila, que ocurrié
en 1597 en México. Segun el denunciante, Sebastidn, de treinta y siete
afos, Isabel habia llevado, supuestamente, un vestido de seda y oro,
incluso el dia en que se ley6 en la iglesia el edicto contra ello y, ade-
mas, repitié la misma conducta al afio siguiente.!”> Hemos visto que la
vestimenta pertenecia a uno de los atributos de estatus social mis fre-
cuente.'™* La seda estaba reservada para las clases altas de la sociedad
novohispana y su uso se solfa prohibir a las negras y las mulatas y/o a
los conversos, etc.'®

La siguiente pintura mural que retrata a las mujeres se localiza en
el pequenio exconvento agustino de Santa Maria de los Reyes en Huat-
latlauca, en el estado de Puebla. El convento pertenecié originalmente
a los franciscanos vy, segin George Kubler, fue construido entre los
afios 1550-1570 y en 1566 pasd a manos de los agustinos.''® La pintura
—conocida como Triunfo de la Muerte—"" se encuentra en el claustro
bajo, en la pared norte, a la entrada de la antigua iglesia conventual.
Fue encomendada por la orden agustina y ejecutada entre los afios

113. Contra la mujer de Juan Rico por vestir seda siendo hija de reconciliado por
el santo oficio, Ciudad de México, 1597, AGN, Inquisicién, vol. 243, exp. 68,
fol. 136. Para otros casos véase también: Contra Antonia Machado, por usar tra-
jes de seda siendo hija del relajado por judio, Ciudad de México, 1604, AGN,
Inquisicién, vol. 273, exp. 16, 3 fols.; Memorial de varias mujeres que son hijas
de reconciliados y visten seda, Guatemala, 1598, AGN, Inquisicidn, vol. 247, sin
exp., fols. 30-32.

114. Sobre la importancia de la ropa para el estatus social, véase Alberro, Inquisicion,
esp. pp. 35, 427; Otte, Cartas privadas de emigrantes a Indias 1540-1616, esp.
pp-29-31,112, 151,193, 195, 230, 281, 284, 331, 363, 434, 441-442, 443, 576. Com-
pérese con el capitulo II de Anna Libanska.

115. Alberro, Inquisicion, esp. pp. 169, 272, 424, 426.

116. El convento fue construido por la orden franciscana, sin embargo, no se conoce
més informacién sobre el mismo. Entre 1566-1569 pasé a manos de la orden de
los agustinos, bajo cuyo mando fueron realizadas las pinturas murales entre 1570
y 1580; véase Kubler, Arquitectura, pp. 109, 619; McAndrew, Open-Air, pp. 147,
468; Reyes-Valerio, Arte, p. 235.

117. Reyes-Valerio (Arte, p. 462) identifica la pintura como el Juicio Final. José Ale-
jandro Vega Torres (“El tema del triunfo de la muerte en una pintura mural del
convento agustino de Huatlatlauca”) la titula Mural de la muerte flechadora.



182 MONIKA BRENISINOVA

1570-1580. Estd enmarcada por una linea negra y en la parte superior
por la pintura de lo romano."®

Fig. 32. Anénimo, La confesion, pintura mural blanca y negra, siglo xvi,
exconvento de Santo Domingo de Guzmadn, Tlaquiltenango, Morelos,
México. Foto: archivo personal de Monika Brenisinova.

La confesion fue una herramienta vital en el proceso de evangelizacién y
catolizacién de Nueva Espaiia, pues sirvié no solo como medio de purifi-

118. Toussaint, Arte colonial en México, Ciudad de México 1965, pp. 19, 36.



ECOS DE MUJER 183

cacién espiritual, sino también como método de transformacién cultural
y control social. Para las mujeres y los hombres indigenas, era un aspecto
significativo de su nueva vida religiosa, que reforzaba los valores cristia-
nos y las normas europeas. La imagen muestra la interaccion entre un
noble indigena vestido de tilma y arrodillado, una postura que sugiere
humildad, sumisién y aceptacién de la nueva fe, de cuya boca salen ranas,
simbolo de la expulsién de pecados impuros a través del acto de confesion,
y la imposicién de précticas catdlicas a través del ritual de la confesion
mediado por un monje. Destaca la sucesion lineal de las ranas que salen
de la boca del indigena y que alude a la necesidad en el rito catlico de
confesar sus pecados. Sabemos, que para los nativos, resulté dificil hacer
el recuento sucesivo y exacto de sus pecados.

Fig. 33. Anénimo, El triunfo de la Muerte, pintura mural policromada, siglo
XVI, exconvento agustino de Santa Maria de los Reyes, Huatlatlauca, Puebla,
México. Foto: archivo personal de Monika Brenisinova.

En el contexto de la historia de género, este mural también sirvid para co-
municar y reforzar los roles de género dentro del marco de la religién ca-



184 MONIKA BRENISINOVA

télicay el patriarcado colonial. Las mujeres, a menudo consideradas guias
morales dentro del hogar y la familia, mantenian el orden moral dentro de
la casay, por ende, tenfan que inculcar los valores y la moral catdlicos a sus
hijos e hijas. Asi, las mujeres, en este caso nativas, participaban en la vida
espiritual de sus comunidades.

En cuanto a la composicidn, el cuadro se compone de dos rectin-
gulos de casi el mismo tamafio, que juntos tienen la forma de una letra
L invertida. Mientras que el primer rectingulo (horizontal) representa
ala sociedad novohispana temprana de forma simplificada, el segundo
(vertical) muestra a la muerte triunfadora. La sociedad novohispana
estd compuesta por un grupo de mujeres y hombres tanto espafoles
como nativos que estdn amenazados por la muerte, armada con un
arco y un carcaj de flechas con un cubo y una pala a sus pies.

Gracias a la indumentaria y otros atributos del estatus social po-
demos identificar a los personajes representados. De izquierda a dere-
cha, observamos primero a un grupo de hombres y mujeres nativos;
luego, a los hombres y las mujeres espaiioles, seguidos por miembros

de las tres érdenes misioneras''’

que participaron en el proceso evan-
gelizador (franciscanos, dominicos y agustinos) y, finalmente, a los
representantes del clero secular y poder colonial, muy probablemente
encabezados por el cuarto virrey de Nueva Espafia, Martin Enriquez
de Almanza (1568-1580) y el papa Pio V (1566-1572) o Gregorio XIII
(1572-1585), figuras importantes de la recatolizacién tridentina,'® du-
rante la cual se fortalecié la Inquisicién y se buscé limitar los poderes
de la Iglesia regular en América en favor de la secular.

En cuanto a las mujeres, estas aparecen solo en el extremo derecho
de la pintura (a la izquierda desde el punto de vista del espectador). En
primer lugar, observamos a cuatro mujeres blancas vestidas segin la
moda europea de la época llevando sayas blancas con gorgueras y jubo-
nes.'?! Estdn vestidas con un largo manto negro y llevan una cofia que

119. Borges, Religiosos en Hispanoamérica, Madrid 1992, p. 66.

120. Para el proceso de catolizacién del Nuevo Mundo y recatolizacién del Viejo, véase
la introduccién, p. 19.

121. Durante largo tiempo habia supuesto que al menos dos de las mujeres en cuestién
eran monjas, como sugeria su sencilla vestimenta en blanco y negro. Sin embargo,
una revision de las fotografias de las pinturas revel6 que las mujeres vestian ropas
seculares tipicas del ambiente hispanohablante del siglo xvr. Se les ve el pelo, llevan
vestidos con mangas decoradas y sus escotes y cuellos cubren gorgueras blancas.



ECOS DE MUJER 185

les cubre la cabeza; ambos elementos son simbolos de su alto estatus
social y estado conyugal. Las mujeres estdn representadas detrds de los
hombres blancos, reflejando la jerarquia de género. Estos tltimos llevan
ropa blanca (camisas y medias), jubones azules de diferentes tonos, con
pantalones cortos del mismo color y sombreros negros en la cabeza. Por
tltimo, notamos a un grupo de mujeres y hombres nativos, lo que refle-
ja no solo la jerarquia de género, sino también la racial. Concretamente,
aparecen cuatro mujeres reconocibles por sus peinados y trajes con bor-
duras tradicionales y cinco hombres, de los cuales uno lleva tilma y tres
tienen barbas reconocibles. De lo anterior podemos afirmar con certeza
que al menos uno de ellos es nativo y tres pueden ser espafioles.

Todas las mujeres representadas son jévenes y se distinguen por su
raza y condicidn social, las cuales se construyen a partir de su vesti-
menta y pueden ser identificadas gracias al contexto histérico. Aun-
que algunas mujeres criollas, mestizas, mulatas e incluso negras podian
adoptar elementos de la moda europea, las indigenas conservaban el
traje tradicional; asi, el color de piel junto con la indumentaria permite
identificar a las mujeres blancas, es decir, espafiolas o criollas, y su po-
sicién en la jerarquia social y racial. (Por supuesto que, como sefiala,
por ejemplo Socolow, en las ciudades espafiolas existia una considera-
ble hibridacién, y las mujeres vestian elementos de la moda europea,
autdctona y asidtica, como muestran los testamentos.!?2)

En cuanto a la jerarquia de género y el estatus general de las mujeres
en la sociedad novohispana, la posicion de estas en el cuadro es elo-
cuente. El hecho de que aparezcan al final de la escena indica que, desde
la perspectiva del patrocinador de las pinturas, formaban parte integral
de la sociedad novohispana, pero su estatus —en comparacién con la
jerarquia de hombres representada en la parte frontal de la pintura—
era secundario. La posicién més baja en la jerarquia social la ocupan las
mujeres nativas, que aparecen casi al final, cerrando toda la escena, lo
que nos permite inferir que la raza y el género conformaban elementos
esenciales del estatus social. Un altimo dato revelador, como ya hemos
observado en Actopan, es que las mujeres casi siempre aparecen repre-
sentadas en compaiifa de hombres, generalmente sus maridos.

Ademis, la presente pintura demuestra con claridad que las muje-
res, tanto espafiolas, como nativas, en general tenfan solo una posibili-

122. Socolow, The Women, pp. 45-46.



186 MONIKA BRENISINOVA

dad en la sociedad colonial si querian cumplir con el ideal de mujer vir-
tuosa: casarse. La Unica alternativa era entrar en el convento. Y si bien
es verdad que la vida conventual les otorgaba cierta autonomia y au-
toridad, los escritos inquisitoriales atestiguan que existia también una
actitud negativa hacia la vida en reclusién entre la poblacién novohis-
pana, como demuestran los delitos que se solian describir con diferen-
tes variaciones de la siguiente frase: mejor estar casado que ser padre o
monje.'” Cierta resistencia a la vida conventual y sus intringulis existia
también en Nueva Granada, como escribe Lillyam Rosalba Gonzélez
Espinosa en su capitulo dedicado a Francisca Josefa del Castillo.

La dltima escena estudiada —que llegd a ser conocida gracias a
la obra Tetela del Volcin: su historia y su convento (1968) de Carlos
Martinez Marin como El milagro de la Virgen del Rosario—,"** se en-
cuentra en una de las habitaciones del claustro alto del antes conven-
to dominico de San Juan Bautista en Tetela del Volcin, Morelos. El
convento fue fundado en 1533 por la orden dominica que empezé su
construccion en 1563, la cual fue terminada hacia 1580. La pintura
fue encomendada por la citada orden y, segin Robert H. Jackson, fue
ejecutada en el ultimo tercio del siglo xv1.'* La pintura es en blanco y
negro, se ha conservado solo fragmentariamente, y difiere estilistica-
mente del resto de las pinturas murales del convento, que son policro-
mas y representan los ciclos hagiogrifico, mariano y pasional.

La pintura El milagro de la Virgen del Rosario'” estd dividida en
tres registros horizontales. En el centro de la parte superior aparece el

123. Véase, por ejemplo, los siguientes casos: Contra Martin [...], México, por decir
que tenia por mejor estado el del matrimonio que el de los frailes y monjas, AGN,
Inquisicién, vol. 247, exp. 21; Contra Felipa de Refiolosa, mujer de Alonso de An-
gulo, por decir que “es mejor el estado de casada de que el de religiosa”, Ciudad
de México, 1601, AGN, Inquisicién, vol. 261, exp. 9a, 5 fols.

124. Martinez Marin, Tetela del Volcan: su historia y su convento, pp. 103-108.

125. Segtin Sebastidn, el constructor del convento fue Juan de la Cruz, fundador de
una media docena de conventos en el valle de Amilpas. Kubler, Arquitectura, pp.
11, 180, 643; Martinez Marin, Tetela, pp. 63-69; Sebastidn, “El arte”, pp. 174-175.
Para la historia de fundaciones dominicas en Tetela y Hueyapan, véase Acuiia,
Relaciones geogrdficas, México II, pp. 255-272.

126. Jackson, “The Miracle of the Virgin of the Rosary Mural at Tetela del Volcin
(Morelos): Conversion, the Baptismal Controvery, a Dominican Critique of the
Franciscans, and the Cultural Wars in the Sixteenth Century Mexico”, p. 6.

127. En cuanto a la descripcion y andlisis de la pintura existen varias opiniones. Reyes-
Valerio (Arte, p. 279) la describe apoydndose en la obra de Carlos Martinez y



ECOS DE MUJER 187

crucifijo, a su derecha vemos a la Virgen del Rosario y a su izquierda
a Jests Cristo como Maiestas Domini, es decir, Cristo en majestad, el
soberano del mundo.!?® La escena central de la seccién media retrata
el bulto mortuorio de un noble nativo como indican los atributos pre-
hispénicos del poder en forma de la corona de tlatoani xinhuitzolli, el
simbolo del gobierno,'” una caja de piedra tepetlacalli'™® y un collar de
jade o turquesa chalchinhcozcapetlatl,®' de cuya boca emerge un alma
en forma de cuerpo desnudo, que es atada por el diablo. A la siniestra,
el difunto estd rodeado de mujeres nativas; a la diestra, aparece una
mujer con una manzana mordisqueada por dos demonios. La escena
de la parte inferior se introduce a la izquierda por la boca del Leviatdn,
ala que los secuaces de satdn arrastran las almas de los réprobos. En el
centro vemos a un nativo con un parche en los ojos que simboliza la
ceguera moral y la vida en el pecado,”? que estd atado por el demonio,

destacando los elementos nativos como la caja de piedra tepetlacalli o de paja pet-
lacalli y el abanico hecho con plumeria ecacehuaiztli. Autores como Julia Santa
Cruz Vargas y Enrique Tovar Esquivel —que interpretan la pintura desde la pers-
pectiva de la iconografia del alma y del sacramento de extremauncién— o Jackson
ponen la pintura en relacién con los acontecimientos de Tepetlaoztoc de 1541
relatados por el dominicano Alonso Franco, durante los cuales un residente murié
y después de la intercesion del padre y sus rezos a la Virgen del Rosario resucité
para poder confesarse. Véanse Franco y Ortega, Segunda Parte de la Historia de la
Provincia de Santiago de México Orden de Predicadores, pp. 35-36; Jackson, “The
Virgin of the Rosary at Tetela del Volcin (Morelos), Conversion, The Baptismal
Controversy, The Dominican Critique of the Franciscans and the Culture Wars
in Sixteenth Century Central Mexico”; Jackson, “I Visualizing the Miraculous:
The Virgin of the Rosary Mural at Tetela del Volcdn (Morelos)”; Jackson, “The
Miracle”, pp. 1-29; Jackson y Esparragoza Amador, A Visual Catalogue of Six-
teenth Century Central Mexican Doctrinas, pp. 517-518; Santa Cruz Vargas y To-
var Esquivel, “Los intangibles caminos del alma”, p. 72. Véase también Escalante
Gonzalbo, “Las nubes y lo nublado en la construccién de lo imaginario sagrado
en la Nueva Espafia”, p. 140; Lara, Christian Texts for Aztecs: Art and Liturgy in
Colonial Mexico, p. 148; Sebastian, “El Arte”, pp. 174-175.

128. Ezequiel 43: 4-6.

129. Simeén, Diccionario de la lengua nabuatl o mexicana, p. 770. Para la representa-
cién de la corona de turquesa véase, por ejemplo, The Codex, fol. 41r; Sahagtn,
Primeros Memoriales, Norman 1993, fol. 51r.

130. Molina, Vocabulario en lengua castellana y mexicana, p. 102.

131. Gran Diccionario.

132.En la teologfa catélica los sentidos ayudan al hombre a orientarse en el mun-
do, pero también pueden llevar al pecado. Para el sentido de la vista, véase
Anunciacién, Doctrina, pp. 211-212; Molina, Confesionario, cap. 11, esp. fols.
101r-101v.



188 MONIKA BRENISINOVA

y en el extremo derecho a un par de mujeres nativas amenazadas por
un otro diablo con un tocado precolombino.

Fig. 34. Anénimo, El milagro de la Virgen del Rosario, pintura mural blanca
y negra, siglo xv1, exconvento, Tetela del Volcdn, México. Foto: archivo
personal de Monika Breni§inova.



ECOS DE MUJER 189

Esta imagen representa un episodio milagroso atribuido a la Virgen del
Rosario en el contexto escatoldgico y también refleja las dindmicas de gé-
nero y el rol de las mujeres en el proceso de evangelizacién y catolizacién
de la poblacién nativa de la Nueva Espafia y la vida religiosa durante la
época colonial. La imagen nos muestra que las mujeres nativas eran vistas
como pilares fundamentales para la difusién del catolicismo en sus comu-
nidades. El milagro representado subraya la intercesion divina y el pa-
pel de la Virgen como mediadora, lo cual reforzaba la idea de las mujeres
como intermediarias espirituales en sus familias y comunidades. Ademis,
la veneracién de la Virgen del Rosario (muy popular en América Latina
hasta hoy dia) se convirtié en una practica devocional central que ofrecia a
las mujeres una figura de empoderamiento y consuelo en un entorno do-
minado por la autoridad masculina tanto en la iglesia como en la sociedad.

En el nivel didéctico, la pintura representa el milagro de la Virgen
del Rosario, una advocacién dominica, y resalta el poder salvifico de
la Iglesia catdlica mediado por los sacramentos, en este caso la extre-
mauncién. Y legitima asi la presencia del clero regular y su tarea evan-
gelizadora entre las poblaciones nativas de la Nueva Espafia.

En cuanto al género, comenzamos nuestro anilisis con la pareja de
mujeres nativas que aparecen al lado del difunto en el registro central.
Estas dos mujeres, que reconocemos por su peinado y vestimenta tra-
dicionales, se pueden referir al pecado de la poliginia, como sugiere
Jackson en repetidas ocasiones.' La poliginia antes de la llegada de
los espafioles estaba muy extendida entre la nobleza mesoamericana.
Para las élites, las uniones poliginicas servian para establecer alianzas
politicas y consolidar el poder. No obstante, esta prictica se oponia
directamente a las exigencias de la nueva fe y la institucion del matri-
monio monogimico. A pesar de los esfuerzos de la Iglesia novohispa-
na por erradicar esta costumbre, los casos de poliginia entre hombres
nativos a lo largo del siglo xvI eran relativamente frecuentes.”** Como

133. Jackson, “The Miracle”, p. 7.

134. Sobre los casos de poliginia y bigamia en la sociedad colonial, véase Kellogg,
Weaving the Past, esp. pp. 72-73. Cline estudi6 los registros de tributos de More-
los que proponen informacién tnica sobre bautismos y matrimonios vy, por ende,
también los casos de poliginia. Segin el censo de Cuernavaca, habia muchos ho-
gares poliginicos en el México central hasta en las décadas de 1630 y 1640. Véanse
Cline, The Book of Tributes: Early Sixteenth-Century. Nahuatl Censuses from
Morelos; Cline, Colonial Culbuacan, 1580-1600: Social History of an Aztec Town.
Para la monogamia y poliginia en la sociedad tenochca, véase Vy3sny, E/ derecho,
pp- 246, 253. Sobre las dificultades de erradicar la poliginia y promover el matri-



190 MONIKA BRENISINOVA

ejemplo, citemos el caso de un tal Francisco, indio de Coyoacdn, quien
fue acusado en 1538 de haberse casado dos veces, tras lo cual le confis-
caron la mitad de sus bienes como castigo.'*

Otra pareja de mujeres nativas vestidas con huipiles y faldas apa-
rece en la parte inferior derecha del fragmento (a la izquierda desde el
punto de vista del espectador). Ambas lucen peinados e indumentaria
tipicos para las mujeres nahuas y son jévenes como sugiere el bebé en
brazos de una de ellas; la otra tiende un abanico de rica plumeria, sim-
bolo tradicional mesoamericano de alto estatus social. La representa-
cidn sugiere que, al igual como en la sociedad espafiola, también entre
la mexica, la principal tarea de las mujeres era la procreacién. Con la
diferencia de que, aunque la sociedad nahua era patrilineal, el estatus
nobiliario —indicado por el abanico— pasaba al hijo tanto por parte
de padre como de madre. Asi que la posicion social de mujer en la so-
ciedad mexica reforzaba de manera significativa el estatus del hombre

y a la mujer la dotaba de autoridad y autonomia.'

Al lado derecho del lecho del difunto y debajo de las dos mu-
jeres nativas aparece otra mujer nativa reconocible gracias al peina-
do femenino tradicional con la manzana en su mano y la serpiente
envuelta alrededor de su cuerpo. Esta mujer estd plasmada de igual
manera como Lucia en Acopan, representa la segunda Eva y servia
para presentar a los nativos la doctrina del pecado original. También
aqui la mujer nativa se construye como lasciva, tal como lo simboliza
la serpiente, y propensa al pecado, como lo sugieren la manzana y
los demonios. Por ende, la representacion plantea que las mujeres
nativas son responsables por el pecado de la poligamia (al quitar asi la
culpa del difunto masculino), puesto que, de acuerdo con la doctrina
cristiana, las mujeres son por su esencia seres débiles, mds suscepti-
bles al pecado y, por tanto, responsables de transgresiones sexuales.
Como leemos en el Confesionario de Molina: “y todos sus amance-
bamientos, ira a pagar [...] su mujer al infierno: y la razén es, porque
le provoco”.1¥

monio monogimico entre los nativos, por ejemplo, Benavente Motolinfa, Histo-
ria, esp. pp. 5, 125-127, 163-165, 221-222.

135. Contra Francisco, indio de Coyoacén, por casado dos veces, 1538, AGN, Inquisi-
cién, vol. 23, exp. 1, fols. 1-6.

136. Kellogg, Weaving the Past, pp. 33, 37-38, 70; Socolow, The Women, pp. 18-19.

137. Molina, Confesionario, fol. 54v.



ECOS DE MUJER 191

En la parte superior derecha vemos a la Virgen del Rosario, cuyo
culto fue introducido por los dominicos en toda América. Jackson si-
tda esta representacion en el contexto de las guerras culturales entre las
6rdenes misioneras, en este caso entre los dominicos y los franciscanos,
a los cuales los primeros reprochaban los métodos misionales escanda-
losos que practicaron en la primera fase de la evangelizacion, entre 1520
y 1530, tales como los bautismos en masa sin la instruccién religiosa ade-
cuada.”® Las 6rdenes misioneras que llegaron a México después de los
franciscanos, es decir, los dominicos y los agustinos, se negaron a em-
plear estos métodos e hicieron hincapié en el papel salvifico de la Iglesia
como agente de la gracia divina a través de los sacramentos. En este caso,
la representacién destaca la importancia de confesarse antes de la muerte
y obtener la extremauncion y el papel de las fraternidades religiosas.

Hemos visto que las mujeres no podian ocupar dentro de la Igle-
sia catolica cargos religiosos. (Aun en los conventos femeninos, eran
siempre los hombres quienes realizaban los ritos religiosos.) Sin embar-
go, las cofradias religiosas les proporcionaban ciertas posibilidades de
mantener la autoridad y autonomia en el campo religioso, puesto que
las mujeres nativas frecuentemente ocupaban importantes cargos ad-
ministrativos dentro de las fraternidades.’®” Asi, las cofradias religiosas
se convirtieron en instituciones hibridas que servian, por un lado, para
promover las creencias y practicas catdlicas y, por otro, enlazaron con la
tradicion anterior al contacto permitiendo a las mujeres nativas conser-
var el acceso a lo sagrado. En este lugar hay que destacar, que las mujeres
nativas han conservado el vinculo con lo sagrado hasta hoy dia y ello a
pesar de las restricciones de la Iglesia catdlica, como lo demuestran, por
ejemplo, las oficiantes ceremoniales denominadas tiemperas que cele-
bran rituales relacionados con el afio agricola en el centro de México.!®°

Represente o no este fragmento El milagro de la Virgen Maria del
Rosario, lo cierto es que se desarrolla en el contexto escatoldgico de
la muerte individual y del Juicio Final, como muestran la figura del

138. Para la significacion de la advocacién de la Virgen del Rosario para la orden do-
minicana y su papel en las disputas con la orden franciscana véase los trabajos de
Jackson citadas en las notas 126 y 127. Para el rol del rosario en la penitencia por
las transgresiones sexuales, véase Lavrin, “La sexualidad”, pp. 55-56.

139. Kellogg, Weaving the Past, pp. 73, 79-80, 84-85; Socolow, The Women, pp. 50-51,
118-119; Vieira Powers, Women, p. 52.

140. Hlusek, “Closing the Water: Ethnography of a Nahua Ritual”.



192 MONIKA BRENISINOVA

Maiestas Domini y las fauces abiertas del Leviatan, a las que los demo-
nios llevan las almas de los pecadores réprobos. En este sentido, tam-
bién es interesante el segundo fragmento del cuadro que se encuentraa
la izquierda desde la perspectiva del espectador y el cual muestra a un
hombre blanco siendo juzgado por un dngel y por cuya alma discuten
los dngeles con un demonio.

Fig. 35. Anénimo, fragmentos de E/ milagro de la Virgen del Rosario,
pintura mural blanca y negra, siglo xv1, exconvento, Tetela del Volcan,
Meéxico. Foto: archivo personal de Monika Brenisinova.



ECOS DE MUJER 193

Tetela del Volcén estaba asociada a una destacada conquistadora, Maria de
Estrada, que fue conocida por su activa participacién en la guerra espafio-
la-mexica junto a su marido, Pedro Sdnchez Farfin. Tras la conquista, se
le concedi6 la encomienda de Tetela del Volcdn, lo que pone de manifiesto
su estatus excepcional y el reconocimiento de sus contribuciones, algo in-
usual en la sociedad colonial dominada por los hombres. En este contexto,
el significado de la imagen E! milagro de la Virgen del Rosario en Tetela
del Volcdn adquiere capas adicionales de significado. La asociacién con
Maria de Estrada subraya el papel singular que las mujeres, tanto nativas
como espailolas, desempefiaban en el entramado religioso y social de la
época.

Esta representacion destaca el cardcter horizontal y democritico de
la escatologia cristiana, que media por igual a ricos y pobres, blancos
y nativos, mujeres y hombres, y que ha servido como importante ins-
trumento de evangelizacién y catolizacién de las poblaciones nativas
¥, a la vez, también de instalacidn del poder vertical representado por
las autoridades. Y es esta contradiccién entre el poder horizontal y
vertical que convierte al clero regular en un instrumento tan ttil para
la colonizacién y transculturacidn, pero que es sustituido por la Iglesia
secular y marginado una vez que la colonizacion se ha completado,
como pasé en Nueva Espafia.

Di1scusiOn: LA IDEOLOGTA (DE GENERO) DETRAS DE LAS PINTURAS
MURALES DE NUEVA ESPANA DEL SIGLO XVI Y LA REPRESENTACION
DE LAS MUJERES

Si regresamos a los cuatro aspectos que, segin Scott, constituyen la
categoria de género, podemos concluir que las pinturas murales dedi-
can la mayor atencidn a las mujeres jovenes en edad (re)productiva, y
en compaiiia de hombres. En el nivel simbélico, transmiten al ptblico
tanto femenino, como masculino, un mensaje sobre la posicién de la
mujer en la sociedad colonial temprana y sus papeles primordiales,
que son, simplemente dicho, proporcionar a los hombres compaiiia,
un hogar y reproduccidn, siendo la Unica alternativa la vida en reclu-
sién. Las pinturas estudiadas se concentran en mujeres espafiolas y na-
tivas, entre las que también era més frecuente el matrimonio, mientras
que las formas de relaciones extramatrimoniales eran mds comunes
entre las castas mixtas.



194 MONIKA BRENISINOVA

Aunque las pinturas murales estudiadas son hibridas y contienen
también los elementos de las culturas mesoamericanas, el principal
marco general e ideoldgico es catélico. Son las normas y la moral cat6-
licas las que determinan qué elementos prehispanicos estan permitidos
y cudles no. El objetivo de las pinturas es, por tanto, introducir las
leyes y las ideas de la sociedad colonial e integrar asi al individuo en la
sociedad. En nuestro caso, son sobre todo las costumbres relativas a la
vida sexual de los j6venes las que muestran que la tinica forma acepta-
ble de llevar una vida sexual es contraer un matrimonio monogamico.
Asi pues, la sexualidad se utiliza como herramienta para controlar a la
sociedad e interiorizar sus valores. La mujer se construye como fisica
y moralmente débil y necesitada de la proteccién masculina.

Las representaciones nos muestran sobre todo las ideas contempo-
rdneas mediadas a través de la mirada masculina de los religiosos sobre
los roles y el comportamiento deseado de las mujeres. Las fuentes in-
quisitoriales nos permiten corregir estas ideas al familiarizarnos con el
funcionamiento de los aparatos ideoldgicos'*! de la época, en nuestro
caso sobre todo de la Inquisicién catédlica. Si entendemos la ideologia
de acuerdo con Althusser como “una representacion de la relacion
imaginaria de los individuos con las condiciones de su existencia”,'#?
nos muestra el mundo colonial como jerdrquico, androcéntrico y he-
teronormativo, en el cual los hombres blancos se sitian en la cispide
de la pirdimide social y en el cual la mujer tiene un papel importante,
sin embargo, asimétrico, secundario.

Las pinturas murales facilitan una realidad social mas compleja de la
sociedad colonial al simplificar las relaciones entre los hombres y las mu-
jeres representados, lo que posibilita la memorizacién e identificacién
con los estereotipos de género patriarcales y su reproduccién por par-
te de sus espectadores, hombres y mujeres. Asi, las pinturas introducen
el patriarcado colonial y refuerzan la masculinidad hegemonica entre la
poblacién nativa al socializarla con ideas estereotipadas sobre hombres
y mujeres, asi como sus relaciones y roles sociales que son mostrados
como fijos e inmutables,'® cuya tradicién se remonta hasta los principios
de tiempo. Por ejemplo, en las representaciones del Juicio Final o Triunfo

141. Althusser, “Ideology”, pp. 167-170, 180-181.

142. Tesis I: “Ideology represents the imaginary relationship of individuals to their real
conditions of existence”, (translacion de la autora). Althusser, “Ideology”, p. 162.

143. Para el concepto de fixity de Bhabha véase la introduccién, pp. 32.



ECOS DE MUJER 195

de la Muerte, la civilizacién humana es representada como una socie-
dad patriarcal basada en jerarquia de género y raza, es decir, liderada por
hombres blancos que tienen autoridad tanto sobre las mujeres blancas,
como sobre la poblacién nativa al omitir la existencia de casas mixtas.

El efecto de las pinturas se va potenciando con el marco escatoldgi-
co y cosmoldgico, cuyo fin es presentar y crear en el pablico la ilusién
de que estas representaciones, asi como las visiones estereotipadas e
instituciones representadas son trascendentes y, por ende, legitimas.
Sin embargo, como advierte Althusser, las representaciones, conce-
bidas como sistemas de ideas,'** no reflejan la realidad y sus condi-
ciones, sino ideales del grupo dominante (clero regular) y asi, revelan
sus valores y el pensamiento acerca de los grupos representados (las
mujeres). Como resultado las pinturas nos muestran el mundo donde
los hombres pretenden y, a la vez, esperan dominar la esfera publica,
asi como a las mujeres, excluyéndolas de la administrativa religiosa y
estatal en las esferas privadas del hogar familiar (o una institucion re-
ligiosa) o en las zonas y actividades periféricas como son los servicios
de cuidado o pequefios comercios. Es decir, que tales representaciones
reproducen y perpetian el sistema del patriarcado colonial, del cual
los hombres se benefician también econémicamente, como demuestra
el rol significativo de las mujeres nativas al pagar el tributo o de las
esclavas afrodescendientes en la economia colonial.

De acuerdo con Althusser, cada ideologia esta centrada (i. e. el sujeto
tnico y absoluto ocupa el lugar del centro). Como tal es fuerza motriz
de acciones humanas que funciona como un doble espejo, en el cual los
sujetos se autosubordinan y, a la vez, estin subordinados a las normas e
ideales de la época. Hemos visto que en realidad las mujeres se relaciona-
ban con los ideales y las normas catdlicas de la época de maneras hetero-
géneas como atestiguan las fuentes inquisitoriales. Y que la interseccién
de factores como el género y/o la etnicidad influfan de manera signifi-
cante en la actitud y posicidn social de la mujer en la sociedad colonial,
asi como en el nivel de su interiorizacidn con sus ideales y valores o al
revés de la rebeldia contra las normas y expectativas del sistema colonial.

144. Althusser, “Ideology”, pp. 162, 165-166. Para la explanacién de la teoria de ideo-
logia de Althusser y su critica, (aunque Hall no parte del texto “Idéologie et appa-
reils idéologiques d’Etat”, tradicionalmente interpretado en cuanto a la concep-
cién de ideologia de Althusser, sino de su La revolucién tedrica de Marx), véase
Hall, “Significado”, esp. pp. 36-37.



196 MONIKA BRENISINOVA

Por ejemplo, hemos visto las pinturas murales que representaban las
ideas dominantes de la sociedad colonial acerca del matrimonio. Estas
ideas se objetivaban luego en las acciones de los sujetos regidos por el
rito catdlico al contraer el sacramento del matrimonio. Sin embargo, la
voluntad de seguir y objetivar estos ideales en acciones reales disminuia
de manera significativa con el estatus social del individuo o grupo en la
jerarquia de la sociedad colonial. Por esta razén, las mujeres no blancas
solian vivir mds frecuentemente en relaciones extramatrimoniales o, in-
cluso llegaron a rebelarse contra el sistema ideolégico de la época y sus
aparatos ideoldgicos, por ejemplo, la Inquisicién. (Al mismo tiempo,
hay que tener en cuenta que los procesos inquisitoriales pueden no ser
un fiel reflejo de la realidad; también pueden ser provocaciones dirigi-
das, por ejemplo, a intentar apoderarse de la propiedad o el trabajo de
otra persona, frecuentemente marginada por la sociedad dominante.)

Hemos visto también que las representaciones se objetivaban no
solo en las relaciones y acciones de gente, sino que tenian impacto in-
cluso en la organizacién y concepcién del espacio. El cual, en la época
colonial, estaba organizado segin los puntos cardinales y su valor sim-
bélico que inclufa también al género, limitando el espacio de vida de las
mujeres en la privacidad del hogar o del convento, en el caso de las mu-
jeres blancas y nativas, y excluyendo a las mujeres mestizas a la perife-
ria, en donde se dedicaban al cuidado de los préximos y de la vivienda,
o trabajaban en pequefios servicios y comercio. Ademds, la asociacién
de la mujer con la siniestra y el poniente tenia importantes implicacio-
nes ideoldgicas y morales para la posicidén de la mujer en la sociedad
colonial, ya que asociaba a la mujer con la extincién y la muerte, y la
construia como fisica y moralmente més débil. En resumen, el género
tenfa un impacto significativo en la vida de los miembros de la sociedad
colonial y su posicidn dentro de ella al influenciar y estructurar no solo
los roles sociales, derechos y responsabilidades, sino también la organi-
zacion del espacio, asi como las posibilidades de su uso y movimiento
dentro de él dejando mds espacio, autonomia y poder a los hombres.

CONCLUSION

Las pinturas murales de la época colonial temprana nos ofrecen una
ventana invaluable hacia la construccién y perpetuacion de los roles



ECOS DE MUJER 197

y estereotipos de género en el México central durante el siglo xvr.
A través de las representaciones de mujeres, las pinturas murales
representan y transmiten un modelo metapragmético que hace re-
ferencia a las expectativas y, a la vez, limitaciones impuestas a las
mujeres por la clase dominante de la sociedad colonial. Al entrelazar
los elementos y tradiciones mesoamericanos seleccionados con un
marco catélico dominante, los murales tenfan que reforzar los idea-
les y las normas morales catélicas de la época y promover también el
patriarcado colonial, es decir una visién jerdrquica y androcéntrica
del mundo.

Por ejemplo, la pintura de la Lujuria representa comportamientos
y caracteristicas a la vez admitidos e inadmitidos por la sociedad co-
lonial catélica. No solamente muestra un matrimonio monogimico
como una norma e ideal cristianos, sino que, a la vez, hace referencia
a la poliginia, una tradicién anterior al contacto relacionada con las
élites nativas, etc. De este modo incorpora la tradicion prehispdnica
dentro del marco ideoldgico del catolicismo que, sin embargo, se re-
presenta como unico legitimo, tradicional y eterno.

La utilizacién de la sexualidad como herramienta de control social
y la representacién de la mujer como débil y necesitada de proteccién
masculina reflejan los ideales del aparato ideoldgico, en nuestro caso
sobre todo de las instituciones eclesidsticas (clero regular) y familiares,
en las que los hombres tenfan que desempefar roles primordiales. Y
asi tenfan que contribuir a la internalizacidn de estos valores entre las
mujeres, convertirlas en los sujetos coloniales y someterlos a la ideo-
logia de género espafiola. Ademads, las pinturas murales representan y
construyen las relaciones de género como desiguales y al representar-
las como si existieran desde tiempos inmemoriales, tienen por fina-
lidad sostener y legitimar la estructura social desigual de la sociedad
colonial.

A la vez, el estudio de los documentos inquisitoriales muestra que,
en realidad, la sociedad colonial era mucho mis compleja y los indi-
viduos, mujeres y hombres, incorporaron los valores catdlicos en su
vida cotidiana de diferente modo, frecuentemente de acuerdo con su
posicién social y en interseccién con otros factores como son la etni-
cidad o el género. En este lugar me gustaria advertir que el estudio de
los documentos inquisitoriales propone mds posibilidades de estudio
de la historia de mujeres y género y el funcionamiento del patriarcado



198 MONIKA BRENISINOVA

colonial al estudiar, por ejemplo, diferentes posturas entre las mujeres
y los hombres hacia la moral y las normas catdlicas.

Finalmente, hemos visto que las representaciones visuales no solo
influyen en las relaciones y acciones de las personas, sino también en
la organizacién y concepcién del espacio, limitando la autonomia y
el poder de las mujeres. Estas pinturas, al simplificar y estereotipar la
realidad social, tenfan por fin facilitar a los sujetos coloniales la memo-
rizacién e identificacién con los roles de género establecidos y repre-
sentados como fijos, perpetuando asi una tradicién de subordinacién
femenina que se remonta supuestamente a los origenes de la civiliza-
ci6n humana y donde la culpa por las transgresiones contra la moral y
las normas catdlicas se suele transferir del hombre a la mujer.





