
II. 
La representación de mujeres indígenas 
en las traducciones checas de obras 
viajeras

Anna Libánská

Resumen

Este capítulo examina las representaciones de las mujeres indígenas 
en fuentes checas del siglo xvi que tratan sobre América. A través de 
extractos de estas obras y su contextualización se explorará cómo esas 
representaciones reflejan el ideal europeo de feminidad de la época y 
también muestran comportamientos deseables e indeseables para las 
mujeres europeas desde la mirada masculina de los autores.

Palabras clave: mujeres indígenas; feminidad; conquista; género; re-
presentaciones textuales; siglo xvi; Reino de Bohemia; América.

Introducción

Durante el siglo xvi el desarrollo de las lenguas vernáculas en detrimen-
to del latín, la reforma eclesiástica y la consiguiente aparición de nuevas 
confesiones protestantes marcaron el fin de la primacía de la Iglesia 
católica, ya que existían varias Iglesias a la vez. Sin embargo, a la luz de 
los viajes ultramarinos, pudo empezar a tomar forma otra identidad1 

1.	 Entiendo la identidad como un proceso de identificación cultural, que tiene lugar 
a través de la interpretación constante del mundo, y del concepto de diferencia y la 

https://doi.org/10.31819/9783968697444_002

04-Historia oculta_Ricar.indd   99 26/1/26   17:35

https://doi.org/10.31819/9783968697444_002


100 ANNA LIBÁNSKÁ

común de la población del espacio europeo, una identidad nacida de 
la oposición a las sociedades no europeas.2 Este capítulo presenta una 
muestra de obras que, a través de traducciones al checo como lengua 
vernácula, pudieron llegar a las poblaciones de Europa Central. La se-
lección de los textos de esta muestra es hasta cierto punto aleatoria, ya 
que muchos factores estaban involucrados, por ejemplo, la disquisición 
en torno a qué obras decidían publicar los traductores y editores, refle-
jando así sus gustos e intereses; o el gusto y la demanda de obras que 
adinerados clientes estaban dispuestos a pagar para ser traducidas, o la 
necesidad de los lectores de conocer y leer informaciones sobre países 
desconocidos para los europeos.

Las noticias del llamado Nuevo Mundo no solo se difundieron 
entre las personas instruidas, sino que también penetraron en la con-
ciencia más amplia de la población europea de todas las clases sociales. 
La mayoría de las veces fue a través de panfletos y crónicas de viaje, 
así como de rumores e historias populares. Junto con las noticias de 
los viajes de los grandes navegantes, nuevas culturas y sociedades, o 
representaciones de las mismas, entraron en el imaginario europeo. 
La invención de la imprenta, que redujo enormemente el costo de los 
textos y aceleró su reproducción, desempeñó un papel crucial en ello, 
permitiendo que las nuevas noticias, la literatura y el conocimiento 
circularan más rápidamente por Europa haciendo los textos más ac-
cesibles a una población más amplia. Las secuelas de la revolución de 
Gutenberg residen también en lo que en aquel entonces se hacía pen-
sable y decible. Así pues, el impacto de la imprenta en la esfera públi-
ca consistió también en el cuestionamiento de un orden simbólico y 
social.3

Las noticias sobre los acontecimientos de la conquista y la colo-
nización del llamado Nuevo Mundo llegaron con bastante rapidez 
incluso a países que no estaban directamente implicados en esta fase 

relación con este. Se forma en oposición a la alteridad y determina quiénes somos 
y a dónde pertenecemos. Véase Hall (ed.), Representation: Cultural Representa-
tions and Signifying Practices, p. 4. 

2.	 Greenblatt, Marvelous Possessions: The Wonder of the New World, pp. 8-9; 
Křížová, The Strength and Sinews of This Western World: African Slavery, Ameri-
can Colonies and the Effort for Reform of European Society in the Early Modern 
Era, pp. 163-164.

3.	 Frei y Labère, “The Obscenity of Books. The Politics of the Obscene in Early 
Modern Print Culture”.

04-Historia oculta_Ricar.indd   100 26/1/26   17:35



101LA REPRESENTACIÓN DE MUJERES INDÍGENAS

inicial del colonialismo, entre estos el Reino de Bohemia, como mos-
traremos en este capítulo. En Bohemia, el flujo de información sobre 
los viajes de ultramar se vio probablemente acelerado por la intensifi-
cación del contacto con la península ibérica gracias al acceso al trono 
de Bohemia de Felipe I de Habsburgo en 1526, que sucedió a Luis Ja-
gellón, que se ahogó ese mismo año mientras huía de la batalla contra 
los otomanos en Mohács.

A través de la literatura de viajes y de las representaciones de las 
culturas de ultramar que en ella aparecían, se configuró el imaginario 
colonial centroeuropeo, a través del cual la gente se relacionaba con 
los paisajes no europeos y con el otro. La creación de este imaginario 
fue acompañada de un proceso de othering, es decir, de producción de 
alteridad y signos de diferencia sociocultural que construyen al otro 
como un objeto. 

Aunque las fuentes en lengua checa escritas en el siglo xvi, que 
trataban el tema del descubrimiento ultramarino, ya fueron objeto 
de estudios históricos y literarios en la primera mitad del siglo xvi,4 
la formación de discursos textuales y representaciones de género han 
quedado hasta ahora un tanto al margen del interés académico, en con-
traste con la producción extranjera, donde las representaciones de los 
pueblos indígenas en la producción literaria europea de principios de la 
Edad Moderna han sido objeto de trabajos históricos durante muchas 
décadas.5 Particularmente, hubo un auge en el estudio de las represen-
taciones en la década de 1990 en el contexto del quinto centenario del 
desembarco de Colón y su tripulación en el (ahora) suelo americano. 
Bajo la influencia del feminismo de la tercera ola y el establecimiento 
del campo de los estudios de género en el mundo académico, a fina-
les de siglo comenzó a aparecer un número creciente de trabajos que 

4.	 Binková, “Literární a výtvarný předobraz brazilského indiána v českých zemích v 
16. a 17. stol. [“Representación literaria y artística del indio brasileño en las tierras 
checas de los siglos xvi y xvii”]; Kašpar, Nový svět v cěské a evropské literatuře 
16.-19. století [“El Nuevo Mundo en la literatura checa y europea de los siglos xvi-
xix”]; Kašpar, “Nový svět v cěské literatuře 16. století” [“El Nuevo Mundo en la 
literatura checa en el siglo xvi”]. 

5.	 Berkhofer, Jr., The White Man’s Indian: Images of the American Indian from Co-
lumbus to the Present; Davies, Renaissance Ethnography and the Invention of the 
Human: New Worlds, Maps and Monsters; Pagden, The Fall of Natural Man: The 
American Indian and the Origins of Comparative Ethnology; Tieffemberg (ed.), 
Pensar América desde sus colonias. Textos e imágenes de América colonial. 

04-Historia oculta_Ricar.indd   101 26/1/26   17:35



102 ANNA LIBÁNSKÁ

vinculaban el estudio de las representaciones también al análisis de las 
relaciones de género, es decir, al análisis de la relación entre femini-
dades y masculinidades, así como al análisis del surgimiento de estos 
constructos sociales.6 En el contexto del creciente interés por el estu-
dio del colonialismo, las relaciones coloniales y el imaginario colonial, 
y por la construcción del concepto de raza en las primeras décadas del 
siglo xxi, han aparecido otras obras también en los últimos años que 
exploran estos temas desde una perspectiva interseccional.7

Paralelamente al análisis de las fuentes escritas, los investigadores 
examinaron también las fuentes visuales. Los primeros estudios so-
bre las representaciones gráficas europeas de los pueblos indígenas 
de América fueron realizadas por el antropólogo y arqueólogo Ri-
cardo E. Alegría8 y por la antropóloga Susan Milbrath,9 quien señala 
la influencia de los textos de Colón y Vespucio en la formación del 
imaginario europeo sobre dichos pueblos en el siglo xvi, así como el 
predominio de los tupinambás en sus representaciones visuales. Los 
historiadores del arte Hugh Honour,10 John F. Moffitt y Santiago Se-
bastián11 han estudiado también la formación del imaginario visual 
europeo de los llamados indios americanos, y un volumen de varios 

6.	 Greer Johnson, Women in Colonial Spanish American Literature: Literary Im-
ages; Cevallos, COLE y Scott (eds.), Coded Encounters: Writing, Gender, and 
Ethnicity in Colonial Latin America; Moraña (ed.), Mujer; López de Mariscal, 
La figura; Graubart, “Indecent Living: Indigenous Women and the Politics of 
Representation in Early Colonial Peru”; Nogal Fernández y Lado Delgado, “La 
vida cotidiana de las mujeres coloniales a través de la crónica de Jaime Baltasar 
Martínez Compañón”; Guardia (ed.), Escritura; Mcintyre y Phillips (eds.), Wom-
an and Art in Early Modern Latin America; Mataix Azuar, “Androcentrismo, Eu-
rocentrismo, retórica colonial: Amazonas en América”; Segas, “Mujeres indígenas 
en la épica histórica hispanoamericana”. 

7.	 Jaimes-Guerrero, “‘Patriarchal Colonialism’ and Indigenism: Implications for 
Native Feminist Spirituality and Native Womanism”; Seth, Europe’s Indians: 
Producing Racial Difference, 1500-1900; Ochoa, “El debate sobre las y los ame-
rindios entre el discurso de la bestialización, la feminización y la racionalización”; 
Horowitz y Arizzoli (eds.), Bodies and Maps: Early Modern Personifications of 
the Continents. 

8.	 Alegría, Las primeras representaciones gráficas del indio americano, 1493-1523. 
9.	 Milbrath, “Representation of Caribbean and Latin American Indians in Sixteenth 

Century European Art”.
10.	 Honour, The New Golden Land: European Images of America from the Discover-

ies to the Present Time.
11.	 Moffitt y Sebastián, O Brave New People. The European Invention of the Ameri-

can Indian; Sebastián, Iconografía del indio americano, siglos xvi-xvii.

04-Historia oculta_Ricar.indd   102 26/1/26   17:35



103LA REPRESENTACIÓN DE MUJERES INDÍGENAS

autores aborda este tema en European Vision: American Voices.12 Se ha 
prestado bastante atención a la obra del grabador Theodore de Bry,13 
que en las últimas décadas del siglo xvi editó un conjunto de diarios 
de viaje por América cuyos grabados influyeron notablemente en la 
forma de representar a los pueblos nativos en los siglos siguientes. 

Los nuevos conceptos y metodologías permiten lecturas innova-
doras de fuentes notorias, así como una reescritura de la historia de 
la conquista y colonización de las Américas, que se reinterpreta me-
diante la inclusión de grupos sociales anteriormente desatendidos. La 
conquista deja así de ser solo una historia contada a través de los rela-
tos de grandes hombres blancos que fueron también los autores de las 
primeras fuentes producidas sobre la conquista de las Américas. Esto, 
por supuesto, quedó inscrito en la narrativa de sus textos. Además de 
una comprensión eurocéntrica del mundo, la imaginación de los auto-
res también estaba lastrada por los prejuicios contemporáneos contra 
la mujer, fuertemente arraigados en los textos cristianos y otros de 
producción literaria europea. Por lo tanto, proyectaron construccio-
nes e ideales de género europeos contemporáneos en las representa-
ciones textuales de las mujeres de ultramar, al tiempo que contribuían 
a conformar y reforzar la imagen del ideal europeo de distintos tipos 
de feminidad mediante ejemplos ilustrativos de la vida de las mujeres 
indígenas en sus textos.

Imágenes de la feminidad en la Europa moderna temprana 
y su traslado a ultramar

La construcción de la feminidad a principios de la Edad Moderna14 
estuvo fuertemente influida por la literatura cristiana, que a su vez 

12.	 Sloan (ed.), European Visions: American Voices.
13.	 Bucher, Icon and Conquest: A Structural Analysis of the Illustrations of de Bry’s 

Great Voyages 1981; Van Groesen, The Representations of the Overseas World in 
the De Bry Collection of Voyages (1590-1634); Teuton, “‘Put out of Her Course’: 
Images of the Monstrous in de Bry’s Illustrations of Atalanta fugiens and the 
America”, Gender and Scientific Discourse in Early Modern Culture; Berg, 
“Theodor De Bry’s Representations of the Americas and Indigenous Agency: A 
Reframing of Timucua Medical Practice”. 

14.	 Para una conceptualización de la feminidad a principios de la Edad Moderna, véa-
se la introducción de este volumen, pp. 29 y 43-52.

04-Historia oculta_Ricar.indd   103 26/1/26   17:35



104 ANNA LIBÁNSKÁ

influyó en su representación en la literatura secular. La tendencia a 
asemejar a la mujer al prototipo de la Eva bíblica, que necesitaba una 
mano masculina sobre ella, siguió estando muy presente y la domina-
ción sobre la mujer estaba codificada en el núcleo mismo del orden 
social de la época.15

Los textos medievales construían generalmente tres imágenes: la 
virgen, la esposa o la viuda. Este modelo era más o menos común para 
todos los estatus sociales, aunque desempeñaba un papel ligeramente 
más importante para las mujeres de la nobleza.16 Según la historiadora 
literaria Frances E. Dolan, estas imágenes también fueron determinan-
tes para la construcción de la feminidad en la sociedad de la Edad Mo-
derna temprana. Dolan añade a estas el estatus de las mujeres solteras17 
que, al igual que las viudas ricas o algunas esposas de conquistadores 
que se quedaron en Europa, podían disfrutar de cierta independencia 
económica.18

Como se dice en la introducción de este libro, el estado matrimo-
nial19 —propuesto por las autoridades contemporáneas como la for-
ma ideal de organizar las relaciones sociales—, adquiere importancia 
a principios de la Edad Moderna en detrimento de la vida célibe. La 
preferencia por el matrimonio era un esfuerzo por ejercer un mayor 
control sobre el cuerpo y la sexualidad de las mujeres, que, se suponía, 
sus maridos debían domar,20 ya que, en general, se entendía que las 
mujeres eran “lujuriosas por naturaleza”.21 La propensión a sucum-
bir a su “lujuria y libertinaje” era una amenaza constante tanto para 
las mujeres casadas como para las solteras.22 Sin embargo, según los 

15.	 Duby, The Knight, the Lady and the Priest: The Making of Modern Marriage in 
Medieval France, p. 164. 

16.	 Norris, “Nuns and Other Religious: Women and Christianity in the Middle 
Ages”, p. 283.

17.	 Dolan, “Gender and Sexuality in Early Modern England”, pp. 13-14.
18.	 Neudertová, “Inventář pozůstalosti jako pramen poznání všedního dne ženy v 

předbělohorské době” [“El inventario de la herencia como fuente de conocimien-
to de la vida cotidiana de las mujeres en la época anterior a las Montañas Blan-
cas]”, p. 158.

19.	 Peñarrocha, “Marriage Discourses in Conflict: Public and Private Order in Early 
Modern Spain”.

20.	 Lanza, From Wives to Widows in Early Modern Paris: Gender, Economy, and 
Law, p. 59.

21.	 Muchembled, A History of the Devil: From the Middle Ages to the Present, p. 75.
22.	 Roper, The Holy Household: Women and Morals in Reformation Augsburg, p. 130.

04-Historia oculta_Ricar.indd   104 26/1/26   17:35



105LA REPRESENTACIÓN DE MUJERES INDÍGENAS

autores de la época, la propensión de las mujeres al pecado podía ma-
nifestarse también en otros ámbitos; por ejemplo, el humanista checo 
Daniel Adam de Veleslavín se quejaba en sus escritos de la vanidad y 
el derroche de las mujeres o de su indulgencia con el alcohol.23 Velesla-
vín, que se refiere en su obra Politia historica a las normas vigentes en 
otras épocas y culturas —por ejemplo, entre los antiguos romanos—, 
añade que “ya en algunas ciudades y pueblos se prohibía al sexo fe-
menino beber vino, y las mujeres a las que se descubría bebiendo eran 
castigadas de forma no distinta que si hubieran desobedecido a sus 
maridos y cometido adulterio”.24

El comportamiento sexual era un elemento importante en la cons-
trucción de la imagen textual de la feminidad. En particular, la castidad 
y la moderación sexual se asociaban a la idea de la feminidad ideal. 
Por otro lado, las mujeres que mantenían relaciones sexuales antes del 
matrimonio, las infieles, etc. eran percibidas como transgresoras del 
orden social.25 La valoración que hace el autor del atractivo sexual de 
las mujeres, es decir, su objetivación sexual, en la que la edad y la etapa 
vital son factores clave, también desempeña un papel importante en las 
representaciones textuales de las mujeres. Solo las mujeres jóvenes y 
virginales resultaban atractivas y agradables a la mirada masculina; por 
el contrario, como leemos en la obra del clérigo Giovanni della Casa, 
según él, si ya la mujer ha dado a luz, entonces “ya no querrías mirarla, 
sus pechos cuelgan, sus miembros se sienten flácidos y marchitos”.26 
Los textos eran aún más duros con las mujeres posmenopáusicas y las 
ancianas.

La literatura laica, que se extendió con la expansión del humanis-
mo, ofrecía representaciones de la feminidad algo diferentes a las de 
los textos religiosos o prescriptivos. La literatura humanista penetró 

23.	 Beneš, “Žena mezi rodinou a obcí: Obraz ženy v Politii historici Daniela Adama 
z Veleslavína” [“La mujer entre la familia y el pueblo. La imagen de la mujer en la 
obra Politii historici de Daniel Adam de Veleslavín”].

24.	 La cita en el original dice: “Už v některých městech a obcích ženské pohlaví vína 
píti zapověděli, a kteréž v tom postíženy byly že by víno pily, ty nejinak trestali, 
než jakoby se manželům svým zpronevěřily a cizoložstva dopustily” (traducción 
de la autora). Daniel Adam de Veleslavín, Politia historica, fol. 585.

25.	 Rossiaud, “Sexualidad”.
26.	 La cita en el original dice: “you would not want to look at her anymore; her 

breasts hang, her limbs feel limp and flabby” (traducción de la autora). Bock, 
Women in European History, p. 18. 

04-Historia oculta_Ricar.indd   105 26/1/26   17:35



106 ANNA LIBÁNSKÁ

en el Reino de Bohemia ya en el siglo xv y sobre todo en el xvi. Junto 
con su llegada, el tono moral de cierta literatura retrocedió a un segun-
do plano y las imágenes medievales del amor cortés —virtuoso y pla-
tónico— fueron sustituidas por historias de dulzura carnal terrenal.27

Fuentes

El siglo xvi se caracterizó en las tierras del Reino de Bohemia por el 
florecimiento de la literatura humanista en checo y la escrita en ge-
neral. Además de las obras originales, en este periodo se produjeron 
numerosas traducciones. Entre la literatura profana que gozó de con-
siderable popularidad entre los lectores se encontraban los relatos de 
viajes y los libros sobre tierras lejanas. Según Peter Burke, las crónicas 
de viajes eran uno de los géneros más traducidos en Europa en aquella 
época. Se trataba principalmente de libros que documentaban peregri-
naciones a Tierra Santa, pero durante el siglo xvi las crónicas de viaje 
sobre travesías oceánicas también se ganaron un lugar destacado entre 
la producción literaria.28 Lo mismo ocurrió en el Reino de Bohemia. 
Sin embargo, a diferencia de otras regiones europeas, hubo una ausen-
cia total de literatura testimonial original en checo. Las noticias de ul-
tramar entraron en la literatura escrita checa solo de forma indirecta,29 
como traducciones, notas de otros libros30 o solo menciones fugaces 
en los calendarios históricos.31 Las siguientes fuentes, que también son 

27.	 Kolár, “Žena v české literatuře 16. století” [“La mujer en la literatura checa del 
siglo xvi]”.

28.	 Burke, “Translations”, p. 75.
29.	 Sin embargo, las expediciones marítimas portuguesas del siglo xv ya se mencionan 

en uno de los primeros diarios de viaje escritos en checo, Deník o jízdě a putování 
pana Lva z Rožmitálu a z Blatné z Čech až na konec světa [“Diario del viaje y 
andanzas del señor Lev de Rožmitál y de Blatná desde Bohemia hasta el fin del 
mundo”], escrito por Václav Šašek de Bířkov, que acompañó al mencionado noble 
Lev en un viaje diplomático por Europa iniciado por el rey checo.

30.	 Por ejemplo, véanse las siguientes ediciones: Harant z Polžic a Bezdružic, eds. 
Hana Bočková y Markéta Melounová, Putování aneb cesta z království českého 
do města Benátek, odtud po moři do země svaté, země Jůdské a dále do Egypta a 
velikého města Kairu [“Viaje de Bohemia a Tierra Santa, pasando por Venecia y el 
mar”], vols. II y II. 

31.	 Por ejemplo, véase Veleslavín, Kalendář historický [“Calendario histórico”]; Bu-
chholzer, Rejstřík historický [“Índice histórico”]. 

04-Historia oculta_Ricar.indd   106 26/1/26   17:35



107LA REPRESENTACIÓN DE MUJERES INDÍGENAS

objeto de análisis en este capítulo, son las de mayor extensión: Spis o 
nowych zemiech a o nowem swietie, o niemžto gsme prwe žadne zna-
mosti neměli, ani, kdy czo slychali [“Relato de nuevas tierras y de un 
nuevo mundo, del que antes no teníamos conocimiento, ni habíamos 
oído hablar jamás”] (1506) de Mikuláš Bakalář, en adelante, “Relato 
de nuevas tierras”;32 Kozmograffia Cžeská: To jest wypsánii o polože-
nii krajin neb zemii y obyčejiich národuow wsseho swieta a hystorii 
podlé počtu leth naněm zběhlých, prwé nikdá tak pospolku w žádném 
jazyku newidaná [“Cosmografía checa: se trata de una descripción 
de las tierras o países y los pueblos del mundo y su historia según 
el número de años que han vivido, que nunca se ha publicado tanto 
en ningún idioma”] (1554) de Zikmund de Púchov hijo, en adelante, 
“Cosmografía”;33 e Historie o plavení se do Ameriky, kteráž i Brasilia 
slove [“Historia de la travesía a América, la cual también se dice Bra-
sil”] (1590) de Matěj Slovák y Pavel Cyrus, en adelante, “Historia de 
la travesía a América”.34

Todos estos textos pueden denominarse colectivamente relatos de 
viaje, ya que narran un viaje desde algún lugar a algún lugar. También 
están conectados por el tema de los primeros contactos con personas 
de ultramar —es decir, contactos con el otro— y todos podrían ca-
racterizarse como traducciones. Sin embargo, es importante recordar 
que a principios de la Edad Moderna temprana la traducción no se 
entendía de la misma manera que hoy en día, y desde la perspecti-
va actual muchas obras de traducción probablemente se verían más 
como obras originales, o al menos como adaptaciones. Como seña-

32.	 Bakalář, ed. Pravoslav Kneidl, Spis o nových zemích a o Novém světe: faksimile a 
výklad plzeňského tisku Mikuláše Bakaláře z roku 1506 [“Relato de nuevas tierras 
y de un nuevo mundo: facsímil e interpretación del grabado de Pilsen de Mikuláš 
Bakalář de 1506”]. 

33.	 Münster, trad. y comp. Zikmund de Púchov hijo Jr., Kozmograffia Cžeská: To 
jest wypsánii o položenii krajin neb zemii y obyčejiich národuow wsseho swieta 
a hystorii podlé počtu leth naněm zběhlých, prwé nikdá tak pospolku w žádném 
jazyku newidaná [“Cosmografía checa: se trata de una descripción de las tierras 
o países y los pueblos del mundo y su historia según el número de años que han 
vivido, que nunca se ha publicado tanto en ningún idioma”].

34.	 Léry, trad. Matěj Cyrus y Pavel Slovák; eds. Quido Hodura y Bohuslav Horák, 
Historie o plavení se do Ameriky, kteráž i Brasilia slove [“Historia de la travesía 
de la navegación a América, la cual también se dice Brasil”]. Es traducción del 
original de Léry, publicado en 1578, Histoire d’un voyage fait en la terre du Brésil, 
autrement dite Amérique.

04-Historia oculta_Ricar.indd   107 26/1/26   17:35



108 ANNA LIBÁNSKÁ

la Peter Burke, las primeras traducciones modernas eran muy libres. 
De hecho, la propia traducción a las lenguas vernáculas cambiaba a 
menudo el significado de los textos. Además, los autores-traductores 
modificaban ellos mismos el contenido de los textos, acortando, reor-
denando o añadiendo sus propios comentarios o extractos de otras 
obras. Así, el texto-traducción resultante a veces ni siquiera se parecía 
al original.35

El “Relato de nuevas tierras”, un folleto de unas pocas páginas, 
fue publicado por uno de los primeros impresores checos, el cató-
lico Mikuláš Bakalář Štětina, probablemente en Pilsen en 1506.36 El 
impreso, que se creó combinando varios borradores diferentes, re-
presenta la primera mención conocida de América en lengua checa. 
La obra se inspiró en una carta de la tercera expedición ultramarina 
del comerciante, navegante y cosmógrafo florentino Américo Ves-
pucio dirigida a Lorenzo de Medici, que circuló en latín, alemán y 
otras lenguas en forma de panfleto por toda Europa.37 Bakalář tam-
bién se basó en una fuente no especificada que describía los viajes 
precolombinos, en la carta del primer viaje de Colón y en una carta 
de un franciscano de Santo Domingo.38 En el texto, encontramos 
exclusivamente sociedades que se presentan como menos avanzadas 
que las europeas. Según el folleto, se caracterizan por la desnudez, 
por una estructura social y una moral libres, por vivir fuera de las 
ciudades, por tener un conocimiento limitado de la tecnología y ca-
recer de gobernantes y de leyes. El autor no encuentra entre ellos la 
escritura, ni un comercio desarrollado; tampoco una religión orga-
nizada.

En contraste con el “Relato de nuevas tierras” está la “Cosmogra-
fía”, publicada por primera vez como Cosmographiae universalis libri 
VI en 1544 en Basilea por Sebastian Münster. Es un texto considera-
blemente más extenso. La cosmografía como ciencia y como forma de 
producción literaria era una descripción sistemática del mundo habi-

35.	 Burke y Hsia, Cultural Translation, pp. 26-30.
36.	 Horák, Současný stav soupisů tisků Mikuláše Bakaláře [“Estado actual de los in-

ventarios de impresos de Mikuláš Bakalář”], pp. 20-22.
37.	 Kneidl, Ameriga Vespucciho Mundus novus a Spis o nových zemích Mikuláše 

Bakaláře [“El Mundus novus de Américo Vespucio y la escritura sobre nuevas 
tierras de Mikuláš Bakalář”], p. 19.

38.	 Kašpar, Nový svět, p. 39.

04-Historia oculta_Ricar.indd   108 26/1/26   17:35



109LA REPRESENTACIÓN DE MUJERES INDÍGENAS

tado en el siglo xvi.39 La obra de Münster se basó en numerosas fuentes 
contemporáneas y antiguas, así como en sus propias investigaciones. 
La popularidad del conjunto de libros de Münster fue el impulso para 
su traducción a la lengua checa, que llevó a cabo el católico Zikmund 
de Púchov bajo el patrocinio del rey bohemio Fernando de Habsbur-
go. Zikmund admite al principio de la obra que no se basó únicamente 
en Münster, sino también en otras fuentes; de hecho, la traducción 
al checo es considerablemente más larga que el original. El libro se 
divide en dos partes y en capítulos y subcapítulos. Sin embargo, solo 
nos interesará el cuarto capítulo de la segunda parte, “Sobre las Nue-
vas Islas”, cómo, cuándo y a través de quién fueron encontradas. Este 
consta de un total de 29 subcapítulos, algunos de los cuales están dedi-
cados a la unidad geográfica que hoy se entiende por América; otros, 
a la zona del océano Índico. Los subcapítulos son una recopilación de 
informes, cartas y otras fuentes sobre los viajes de ultramar de explo-
radores, marinos y conquistadores europeos. Los tres últimos subca-
pítulos de la “Cosmografía” fueron escritos al parecer por el propio 
Zikmund e intentan situar los nuevos descubrimientos en el marco de 
una cosmología cristiana del mundo. A través de las obras de autores 
antiguos, también compara las sociedades no europeas representadas 
en la “Cosmografía” con las culturas paganas de la Antigüedad, es de-
cir, muestra el mundo conocido por los europeos, tanto antiguo como 
contemporáneo. Según Bohuslav Horák, el Novus Orbis de Simon 
Grynaeus y el Weltbuch de Sebastian Franck sirvieron a Zikmund 
como fuentes adicionales para escribir este capítulo.40

A lo largo del mismo se presentan sociedades construidas como 
atrasadas, cuyas descripciones repiten por lo general los mismos este-
reotipos vistos en el “Relato de nuevas tierras” y sus contrapartes, es 
decir, las civilizaciones urbanas mesoamericanas, enfáticamente los az-
tecas o los mayas, a los que el capítulo dedica quizá el mayor espacio. 
Estas sociedades se representan como algo civilizadas, conocedoras de 
la escritura comercial, con cierto grado de sofisticación tecnológica, 
leyes, buen gobierno, religión organizada y una jerarquía social com-
pleja, y también capaces de explotar y subyugar eficazmente el espacio 
de su entorno. 

39.	 Vogel, “Cosmography”, p. 470.
40.	 Kašpar, Nový svět, pp. 32-33.

04-Historia oculta_Ricar.indd   109 26/1/26   17:35



110 ANNA LIBÁNSKÁ

Fig. 15. Subcapítulo “Kanybali-Lidojedci” [“Caníbales-comedores de 
hombres”] de “Sobre las Nuevas Islas”, “Cosmografía”, 1554, fol. 95. 

Biblioteca Nacional, Praga, signatura 54 B 1749 K05969.

04-Historia oculta_Ricar.indd   110 26/1/26   17:35



111LA REPRESENTACIÓN DE MUJERES INDÍGENAS

El capítulo “Kanybali-Lidojedci” [“Caníbales-comedores de hombres”] 
de la “Cosmografía” (1554) es representativo de los intentos de escanda-
lizar al lector europeo. Sin embargo, el canibalismo también podía ser-
vir como metáfora, como vemos en la traducción checa “Historia de la 
travesía de la navegación a América” de Jean de Léry. Los traductores 
checos del libro utilizan la metáfora del caníbal-comedor de hombres para 
posicionarse contra las sangrientas disputas religiosas entre católicos y 
protestantes y las injusticias de la sociedad en general. Esta metáfora se 
manifiesta claramente en la dedicatoria: “¡Oh, cuántos caníbales así (...) 
posee esta Europa, en realidad Europa, nuestra patria, la tierra checa!” 
[“Ó jak mnoho takových lidojedů (...) má naše tato Europa, ba co dím 
Europa, vlastní naše tato vlast, česká země!”, p. 54].

La tercera fuente analizada es el diario de viaje autobiográfico “His-
toria de la travesía a América”, traducción checa de la obra del clérigo 
calvinista Jean de Léry. Este permaneció de 1557 a 1558 en la colonia 
francesa de France Antarctique, situada en el territorio del actual Río 
de Janeiro y refugio de hugonotes franceses. El diario de viaje de Léry, 
publicado por primera vez en francés con el título Histoire dun voyage 
fait en la terre du Brésil, autrement dite Amérique (1578), relata sus 
esfuerzos evangelizadores, con veinte años de diferencia, y en parti-
cular un relato detallado de la vida y costumbres de los tupinambas, 
uno de los grupos étnicos tupíes, así como sus disputas religiosas con 
el administrador de la colonia, Nicolas Durand de Villegaignon, y el 
historiógrafo oficial del rey, André Thevet.41

La traducción checa muestra las interacciones entre los hugonotes 
y los miembros de la Unidad de los Hermanos, una Iglesia protestante 
surgida de la reforma bohemia, ya que de sus filas proceden los traduc-
tores del libro, Pavel Slovák y Matěj Cyrus. La traducción checa difiere, 
por ejemplo, en la omisión del prefacio original de Léry o de partes de 
la polémica con Thévet. Esta versión checa del prefacio introduce a los 
lectores en el contenido y las circunstancias del texto de Léry e incluye 
también las razones de la traducción y su concepción. En el prefacio, 
los traductores intentan situar el contenido del cuaderno de viaje en un 
contexto familiar para los lectores checos de la época. Para ello, utili-
zan, por ejemplo, símiles para comparar las condiciones de Bohemia 
con la vida y las costumbres de los tupinambas, cuya descripción en el 

41.	 Véase Horák, “Cestopisy Léryho a jeho český překlad” [“El cuaderno de viaje de 
Léry y su traducción al checo”].

04-Historia oculta_Ricar.indd   111 26/1/26   17:35



112 ANNA LIBÁNSKÁ

libro oscila entre el estereotipo del buen y del mal salvaje. La obra está 
dominada por un tono fuertemente moral, destinado a dar una lección 
al lector y, a través de ejemplos de encuentros con el Otro, a elevarle 
moralmente. Este propósito también es señalado por los autores del 
prefacio checo, Slovák y Cyrus, según los cuales el lector europeo “sa-
cará de los ejemplos de gentes de tierras extranjeras algo que aprender, 
algo que advertir y aplicar a su propio presente o al de otros”.42

42.	 Léry, Historie, pp. 57-58.

Fig. 16. Jean de Léry (?), Familia indígena brasileña, grabado, en Jean 
de Léry, Historia Navigationis in Brasiliam Qvae et America Dicitvr, 

Secvnda edition. Genevae: Apud haeredes Eustathij Vignon, 1594, fol. 90. 
Biblioteca Nacional, Praga, signatura 22 J 000324.

04-Historia oculta_Ricar.indd   112 26/1/26   17:35



113LA REPRESENTACIÓN DE MUJERES INDÍGENAS

La traducción checa de Histoire d’un voyage fait en la terre de Brésil 
(1578) se acompaña de seis ilustraciones que representan la vida del pue-
blo tupia. Un artista desconocido las redibujó a partir del original francés, 
pero de forma algo simplificada, y coloreó las ilustraciones. Como pode-
mos ver en este retrato de una familia tupí, también optó por cubrir las 
partes íntimas de los hombres. La planta de la parte inferior izquierda es 
una piña. Cabe mencionar que esta fruta se relacionó posteriormente con 
el exotismo. 

El autor de este grabado de las mujeres tupías comiendo carne humana es 
Theodor de Bry. Impresor, grabador y editor, De Bry decidió, a finales del 
siglo xvi publicar los relatos de viajes por América que hasta entonces se 
habían producido en varios volúmenes. Acompañó los textos con graba-
dos, que a menudo acentuaban el carácter escandaloso de los textos, como 
se ve, por ejemplo, en esta representación del canibalismo. Estos grabados 

Fig. 17. Théodor de Bry, Escena caníbal, grabado, en Théodor de Bry, 
Americae Tertia Pars: Memorabile[m] provinciae Brasiliae Historiam 

contene[n]s, Frankfurt 1592, p. 128. Biblioteca Nacional, Praga, signatura 65 
C 001672/P.3. 

04-Historia oculta_Ricar.indd   113 26/1/26   17:35



114 ANNA LIBÁNSKÁ

se hicieron famosos en toda Europa y desempeñaron un papel importante 
en la formación del imaginario del Nuevo Mundo. 

El cuerpo de la mujer y las normativas 

El intento de asemejar las sociedades de ultramar a algo ya familiar 
para los lectores europeos —un proceso que puede llamarse la do-
mesticación del Otro— se encuentra en todos los autores. A través 
de conceptos familiares y códigos culturales, las relaciones de géne-
ro y las representaciones de la feminidad también se construyeron en 
todos los textos mencionados. Las relaciones de género se describen 
mediante una comparación con las construcciones de género europeas 
del periodo, y las ideas sobre la feminidad ideal se proyectan sobre las 
representaciones de las mujeres indígenas. Las ideas de género sobre la 
feminidad se codifican en los textos principalmente a través de las re-
presentaciones del cuerpo y la corporeidad, que reflejan los discursos 
de entonces derivados de la producción literaria.43

A principios de la Edad Moderna, la palabra ‘hombre’ se entendía 
a menudo como sinónimo de la palabra ‘humano’. Por analogía, el 
cuerpo masculino se fusionaba así con el concepto general de cuerpo y 
representaba también su prototipo universal. Hasta aproximadamente 
1600, el concepto aristotélico de un solo sexo dominaba el discurso 
médico. La vagina se comparaba a un miembro masculino, y el clíto-
ris se entendía como el equivalente femenino del pene.44 Aunque los 
cuerpos femenino y masculino no se consideraban fundamentalmente 
iguales, la construcción de las diferencias entre hombres y mujeres no 
estaba directamente influida por la forma de los genitales.45 De mucha 
mayor importancia, la literatura médica de la época entendía los dis-
tintos papeles de los dos sexos en la reproducción.46

Las teorías humorales también contribuyeron a perfilar las diferen-
cias entre hombres y mujeres.47 Según esta teoría, el cuerpo masculino 

43.	 Para más sobre entrecruzamiento/ interseccionalidad de cuerpo, género y sexua-
lidad y sobre el papel del cuerpo en el proceso de othering, véase Moraña, Pensar 
el cuerpo. Historia, materialidad y símbolo.

44.	 Laqueur, Making, p. 21.
45.	 Laqueur, Making, p. 8.
46.	 Dolan, Gender, pp. 13-14.
47.	 Laqueur, Making Sex, pp. 94-112.

04-Historia oculta_Ricar.indd   114 26/1/26   17:35



115LA REPRESENTACIÓN DE MUJERES INDÍGENAS

y el femenino diferían principalmente en la proporción de los humo-
res corporales —cada uno de los líquidos de un organismo vivo— y el 
temperamento que se derivaba del equilibrio entre ellos. Las mujeres, 
por ejemplo, se consideraban generalmente más frías y húmedas que 
los hombres, aunque las características corporales podían variar lige-
ramente en cada individuo.48 Si una mujer o un hombre se desviaba de 
su proporción de humores corporales innato, no era una condición 
permanente y esta podía modificarse con ciertos medicamentos.49

La teología construía las diferencias entre los cuerpos masculino y 
femenino de forma algo diferente. Por ejemplo, según Tomás de Aqui-
no, la diferencia entre ambos cuerpos resultaba de la disímil manera de 
su creación, que también reflejaba su función y organización social.50 
Mientras que el cuerpo del hombre fue creado de tierra, la mujer fue 
creada de la costilla de aquel. Según Aquino, la creación de la mujer 
a partir de la costilla del hombre forma una conexión mutua entre los 
dos sexos y establece una relación jerárquica que implica que la mujer 
no debe dominar al hombre porque no fue creada de su cabeza sino 
de su costilla. Pero tampoco debe servirle porque no fue compuesta de 
sus piernas.51

Un rasgo diferenciador importante de los cuerpos de mujeres y 
hombres era también su aspecto externo, como la longitud del pelo 
o el vello corporal.52 Sin embargo, la longitud y el estilo del pelo o la 
barba no solo distinguían a los distintos géneros, sino que también 
servían como aspecto diferenciador de distintos grupos sociales y es-
taban condicionados, por ejemplo, por la edad o el estatus social.

Una parte integral de la apariencia externa era el código de ves-
timenta. Las normas que regían la lección del tipo de ropa también 
indicaban generalmente el lugar de una persona en la sociedad.53 Su 
transgresión fue representada, por ejemplo, con el motivo de la “lu-
cha por los pantalones”, una caricatura popular que presentaba un 

48.	 Nancy G. Siraisi, Medieval and Early Renaissance Medicine: An Introduction to 
Knowledge and Practice, p. 105. 

49.	 Muchembled, A History, pp. 70-71.
50.	 Akvinský [Tomás de Aquino], Theologická summa [Suma teológica], I q. 92 a. 2 co. 
51.	 Akvinský [Tomás de Aquino], I q. 92 a. 3 co.
52.	 Dolan, Gender, pp. 13-14. 
53.	 Véase Aust, Klein y Weller (eds.), Dress and Cultural Difference in Early Modern 

Europe.

04-Historia oculta_Ricar.indd   115 26/1/26   17:35



116 ANNA LIBÁNSKÁ

tema serio en tono humorístico: se suponía que la ropa dejaba claro 
si una persona era una mujer o un hombre. Las mujeres que exigen 
llevar pantalones en esta caricatura representan un peligro potencial 
para el orden social, la transgresión,54 y el llamado “mundo al revés”.55 
El mundo al revés, como inversión de los papeles ideales de género, 
no tenía por qué estar relacionado únicamente con signos externos 
en las fuentes contemporáneas; se representaba mediante cualquier 
inversión de actividades y signos específicos de género, que siempre 
conllevaba consecuencias indeseables. El motivo del mundo al revés, a 
menudo presente en los rituales de carnaval, contribuyó a reforzar las 
ideas contemporáneas de un orden social y de género ideal.56

Representaciones de la corporeidad como medio 
de construcción de las feminidades en las fuentes

Las representaciones literarias del cuerpo y la corporalidad trabajaban 
con los ideales contemporáneos de género de la feminidad y las ideas 
de cómo debía ser un cuerpo femenino adecuado: desde su constitu-
ción física, pasando por la forma de vestir y alteración de su exterior, 
hasta las actividades y comportamientos que debía realizar. Los cuer-
pos de las mujeres indígenas en las obras analizadas reflejan en gran 
medida estas nociones contemporáneas de un cuerpo sano, fuerte y 
de buen aspecto. En general, cuanto más coinciden las descripciones 
que hacen los textos del cuerpo de una persona con las ideas del ideal 
corporal europeo, más probable es que esa persona también se asocia 
con características valoradas positivamente.

Las mujeres locales tienden a ser caracterizadas en los textos como 
de pelo largo, más bien altas y de buena constitución, como se describe, 
por ejemplo, en el “Relato de nuevas tierras”, donde son —al igual que 
los hombres locales— “de cuerpo grande y bien proporcionado”.57 A 
menudo se hace hincapié en su encanto, incluso en relación con la apa-
rición de caracteres sexuales secundarios. La sexualización del cuerpo 

54.	 Bock, Women, p. 25.
55.	 La representación de la lucha por los pantalones en un grabado moderno tempra-

no puede verse en la introducción (figura 8), p. 44.
56.	 Véase Scribner, “Reformation, Carnival and the World Turned Upside-Down”.
57.	 Bakalář, Spis, fol. A3r, p. 8.

04-Historia oculta_Ricar.indd   116 26/1/26   17:35



117LA REPRESENTACIÓN DE MUJERES INDÍGENAS

femenino es más evidente en las mujeres desnudas. Como señala Lu-
cie Storchová, una de las medidas de la madurez social en la Europa 
moderna temprana era la forma de cubrir el cuerpo. En contraste con 
el cuerpo europeo civilizado y vestido estaba la desnudez salvaje. El 
cuerpo desnudo e incivilizado, según Storchová, se convierte en un 
medio para sexualizar.58

Una fuerte sexualización de la desnudez está presente sobre todo 
en el “Relato de nuevas tierras”, que relaciona la desnudez de las mu-
jeres locales diciendo que “son muy fornicadoras”.59 En general, la 
desnudez se evalúa de forma diferente en el caso de las mujeres y de 
los hombres, pues no predice en absoluto su comportamiento sexual. 
En cambio, “Historia de la travesía a América” hacia América asocia 
la desnudez con el pecado y la sexualidad en contadas ocasiones. Por 
el contrario, el texto señala que, aunque algunas personas creen que 
la exposición frecuente a personas salvajes desnudas, y especialmente 
a mujeres, provoca lujuria, esto no es cierto. Aunque el texto no des-
carta por completo la desnudez como una de las causas de la lujuria, 
sí argumenta, con referencia a la experiencia personal de Léry, que 
los hombres europeos se sienten “mucho menos inflamados” por esta 
“hosca y horrible desnudez” de lo que muchos piensan.60 Al mismo 
tiempo, no idealiza la desnudez.

Sin embargo, una vez que los indígenas conocen la enseñanza cris-
tiana y su concepción de la vergüenza y la desnudez, y sobre todo una 
vez que reconocen su verdad, se les exige que se sometan a las normas 
europeas. En el texto, las personas que aceptan cubrir su desnudez 
con ropa también están aceptando simbólicamente la construcción del 
orden social europeo. Al aceptar el orden cristiano europeo, también 
reconocen la superioridad moral de ese orden frente a los indígenas, 
desde la perspectiva de los europeos.

Según Léry, con el reconocimiento de la propia desnudez tras el 
pecado original, vestirse se convierte en una ley natural; la desnudez 
contradice “el testimonio manifiesto de las Escrituras”. Ninguno de 
los textos, por tanto, avala la desnudez; la “Historia de la travesía a 
América” incluso desautoriza explícitamente el apoyo a que los “des-

58.	 Storchová (ed.), Mezi houfy lotrův se pustiti…: České cestopisy o Egyptě 15.-17. 
století, p. 440.

59.	 Bakalář, Spis, fol. B1r, p. 10.
60.	 Léry, Historie, pp. 141-142.

04-Historia oculta_Ricar.indd   117 26/1/26   17:35



118 ANNA LIBÁNSKÁ

dichados americanos” vayan desnudos, ya que al hacerlo violan esa 
“ley natural”.61 Así pues, la evangelización está fuertemente asociada 
a la aceptación de la vestimenta. Esta interpretación de la desnudez se 
encuentra también en la “Cosmografía”, donde Colón se encuentra 
con gentes “que andaban desnudas sin ningún pudor ni piedad”, pero 
más tarde, con la aceptación de la fe cristiana, por supuesto, también 
aceptan la ropa.62 La vestimenta de los lugareños se ve en los textos 
como un bien común que estos reciben de los europeos, ya que al 
adoptar la ropa se humanizan y se culturizan.63 La ropa también era 
un signo de pureza —pragmáticamente— porque suponía una barrera 
física contra todo tipo de enfermedades a las que la gente se enfren-
taba.64

El uso de ropa antes de la llegada de los europeos se asocia en los 
textos analizados principalmente a los miembros de las sociedades ur-
banas mesoamericanas, en textos construidos a semejanza de las so-
ciedades civilizadas. Sin embargo, es importante recordar que incluso 
la gente desnuda a menudo no estaba del todo desnuda, ya que en 
los textos leemos acerca de una variedad de medios con los que cu-
brían sus cuerpos, incluyendo plumas, huesos, cuero, frutas y otros 
materiales naturales diversos.65 Sin embargo, estas formas de cubrirse 
el cuerpo no se consideraban prendas de vestir en el discurso europeo 
de la época. 

Simbólicamente, la desnudez de las mujeres indígenas también po-
día servir como medio de crítica, como vemos en el texto de Léry. 
Insiste este, por ejemplo, en que los hombres y mujeres europeos 
“tampoco son menos dignos de vergüenza y acusación” si condenan 
la desnudez como un pecado, al tiempo que pecan al pasearse con ro-
pas excesivamente finas y estimular así la imaginación de los demás.66 

Así pues, la desnudez sirve aquí como medio para criticar la moral 
europea de entonces, y es probable que también esté relacionada con 

61.	 Léry, Historie, pp. 141-142.
62.	 Münster, Kozmograffia, fol. 105r.
63.	 Bakalář, Spis, fol. B2v, p. 11. Monika Brenišínová también escribe en su capítulo 

sobre el deseo de los europeos de cubrir los cuerpos y especialmente las partes 
íntimas de los indígenas, véase capítulo VI, pp. 273-276.

64.	 Newhouse, “Above the Skin: Cloth and the Body’s Boundary in Early Modern 
Nuremberg”. 

65.	 Léry, Historie, pp. 131-132.
66.	 Léry, Historie, pp. 142-143.

04-Historia oculta_Ricar.indd   118 26/1/26   17:35



119LA REPRESENTACIÓN DE MUJERES INDÍGENAS

la concepción que el autor tiene del orden natural y de la ley. Esto re-
sulta especialmente evidente en la comparación de la desnudez con la 
vestimenta de las mujeres europeas de la época. Según Léry, la vanidad 
y la pompa de las mujeres europeas incitan mucho más a la lujuria 
que la desnudez de las “mujeres americanas”. Las mujeres europeas 
están demasiado arregladas y, por tanto, engañan por su apariencia: 
“tantas son feas, pero engañan por la ropa bonita”.67 En este contex-
to, conviene recordar que, en gran parte de Europa, con la expansión 
del protestantismo, se hacía cada vez más hincapié en la modestia del 
vestido y en la mudez de sus colores. La popularidad del negro, por 
ejemplo, iba en aumento. La ropa debía ser “un signo de artificialidad 
y humildad”, y el vestirse de forma lujosa y decorar el cuerpo —ya 
fuera con costosas joyas o con maquillaje— era considerado pecami-
noso por los reformadores.68 De hecho, Léry también se quejaba del 
uso del maquillaje, incluso entre las nativas, “haciendo que el rostro 
[...] se transformara por los colores”. Desde la mirada masculina, el 
maquillaje como aspecto externo de la feminidad también sirve para 
criticar, moralizar, objetivar y controlar a las mujeres europeas en el 
texto y está fuertemente sexualizado y asociado a una moral sexual 
más laxa, como señala el texto sobre el maquillaje “incluso las mujeres 
deshonestas lo hacen algunas en el reino de Francia”.69

Además de las modificaciones corporales temporales, como el ma-
quillaje o la pintura corporal, también encontramos en los textos una 
variedad de modificaciones que representan intervenciones más perma-
nentes en el cuerpo. Estas a menudo se consideran más una mutilación 
que un adorno. El “Relato de nuevas tierras”, por ejemplo, critica varios 
tipos de perforaciones y piercings corporales, señalando que los lugare-
ños “estropean y afean” sus rostros con estos métodos de adorno.70 En 
el caso de las mujeres, la perforación de las orejas era lo más común.71 
Léry atribuye esta costumbre tanto a las mujeres como a los hombres, 
que tienen largos lóbulos de las orejas “como nuestros sabuesos de 
caza” en los que “se puede introducir libremente un dedo [...]”.72 El uso 

67.	 Léry, Historie, p. 142.
68.	 Pastoureau, Une histoire symbolique du Moyen Âge occidental, pp. 189-190.
69.	 Léry, Historie, p. 139.
70.	 Bakalář, Spis, fol. A3v, p. 8. 
71.	 Bakalář, Spis, fols. A3v-A4r, pp. 8-9.
72.	 Léry, Historie, p. 138.

04-Historia oculta_Ricar.indd   119 26/1/26   17:35



120 ANNA LIBÁNSKÁ

de pendientes era visto negativamente en gran parte de la producción 
literaria contemporánea. En la Europa moderna temprana, sin embargo, 
los pendientes eran usados más por los hombres y a menudo se utiliza-
ban como elemento de estatus; algunos incluso se hacían retratar con 
ellos.73

Al igual que ocurría con la vestimenta, las opiniones sobre el ador-
no y la modificación del cuerpo en el umbral de la Edad Moderna 
temprana estaban fuertemente influidas por la Reforma europea,74 
que, según Enid Schildkrout, convirtió en ideal el cuerpo inmaculado 
y sin marcas, el cuerpo tal y como fue creado por dios. Así, los tatua-
jes, entendidos en la época como una práctica que atentaba contra la 
integridad corporal, también se convirtieron en objeto de crítica en 
los textos. Además, diversos signos y marcas corporales —incluidos 
los citados tatuajes— ya se habían asociado al salvajismo en siglos 
anteriores. El tatuaje aparece más bien poco en las fuentes visuales o 
escritas europeas de la Edad Moderna temprana, pero, al igual que en 
las representaciones de los indígenas, estaba presente en los distintos 
grupos sociales y géneros.75

Es evidente, pues, que las descripciones de los cuerpos de las muje-
res indígenas en los textos sirven así para construir el ideal de género 
europeo y moralizar a los miembros de su propia sociedad y cultu-
ra. La preferencia por el cuerpo puro como ideal de la corporalidad 
femenina se manifiesta con más fuerza en “Historia de la travesía a 
América”, que vincula la construcción del cuerpo ideal a un exterior 
artificial, acicalado, pero innecesariamente ostentoso. Pero también se 
encuentra en otros libros escritos por autores católicos. 

El ideal de la pureza del cuerpo femenino estaba estrechamente re-
lacionado con la observancia de una buena higiene física y un cuidado 
corporal adecuado. Un signo de profanación material y simbólica en 
los discursos europeos contemporáneos era la menstruación, la lla-
mada “maldición de Eva”. La menstruación se entendía como una de 
las consecuencias del pecado original y, en las teorías humorales, la 
menstruación se interpretaba como un fluido corporal que afectaba 

73.	 Thomas y Veldhuis, The Body as a Map: A History of Body Modification.
74.	 Para más información sobre las transformaciones del género y la corporalidad en 

el contexto de la Reforma, véase Leonard y Whitford (eds.), Embodiment, Iden-
tity, and Gender in the Early Modern Age.

75.	 Schildkrout, “Inscribing the Body”. 

04-Historia oculta_Ricar.indd   120 26/1/26   17:35



121LA REPRESENTACIÓN DE MUJERES INDÍGENAS

al carácter femenino y como una de las manifestaciones corporales 
que distinguían el cuerpo y el temperamento femenino del masculino. 
También contribuía a que las mujeres, según las opiniones contempo-
ráneas, exhalaran un “olor bastante repulsivo”, y los cuerpos de las 
mujeres también se diferenciaban de los de los hombres por sus olo-
res característicos.76 Al mismo tiempo, la menstruación en las mujeres 
casadas podía haber despertado sospechas de que se dedicaban a la 
actividad sexual por placer y no por procreación. El cuerpo ideal, sim-
plemente, no menstruaba. 

Encontramos tales mujeres no menstruantes en “Historia de la tra-
vesía a América”, donde leemos que Léry no encontró ninguna mujer 
menstruante durante su estancia de un año entre el pueblo brasileño. 
Según él, las mujeres locales tenían probablemente la costumbre de 
interrumpir de algún modo su menstruación para mantener su cuerpo 
simbólicamente limpio. Se dice que las madres detenían la menstrua-
ción de sus hijas ya a los 12 años “limpiando y frotando el costado con 
un diente”. Aunque las mujeres no menstruaban, eran muy fértiles, 
según Léry.77

La mujer y la maternidad

El tema de la fertilidad y su correlato, la maternidad, son probable-
mente los aspectos de la feminidad más tratados en todas las fuentes 
analizadas. Al mismo tiempo, la maternidad se entiende como el papel 
principal de las mujeres, lo que se refleja con fuerza en las represen-
taciones que los textos hacen de ellas. El vínculo inextricable entre la 
mujer y la maternidad en “Historia de la travesía a América” se pone 
de relieve, por ejemplo, en la representación de una típica mujer tu-
pinamba que carga a su hijo ayudándose de una tela larga de algodón 
con la que envuelve al bebé contra su cuerpo.78

Las representaciones de la maternidad en los textos están estrecha-
mente vinculadas a las representaciones de la corporalidad, en parti-
cular a las transformaciones del cuerpo femenino. La corporeidad se 
contemplaba a menudo en los textos en el contexto de la teoría del 

76.	 Muchembled, A History, p. 77.
77.	 Léry, Historie, pp. 280-283.
78.	 Léry, Historie,, pp. 136-137.

04-Historia oculta_Ricar.indd   121 26/1/26   17:35



122 ANNA LIBÁNSKÁ

determinismo geográfico, que utilizaba la latitud para determinar la 
idoneidad de los distintos entornos para la vida.79 Se creía que el cli-
ma influía significativamente en el carácter,80 la salud y la constitución 
física general del ser humano, y se consideraba que los climas tem-
plados, caracterizados también por un tiempo saludable, eran los más 
adecuados. A principios de la Edad Moderna, también se creía que las 
enfermedades eran causadas por las llamadas miasmas,81 es decir, por 
el aire viciado. 

El clima de los países de ultramar se presenta como suave y algo 
idealizado. Los lugareños son longevos —viven hasta 150 años—,82 
menos propensos a las enfermedades que los europeos y rara vez pre-
sentan discapacidades o anomalías físicas.83 El clima también tiene un 
efecto beneficioso sobre la salud de las mujeres embarazadas, en con-
traste con las europeas que “tienen que permanecer tumbadas en sus 
camas durante al menos veinte días debido al clima no tan benigno”.84 

Los cuerpos de las mujeres locales se ven afectados y transforma-
dos por la experiencia del parto y la maternidad de forma diferente y, 
en cierto modo, menos intensa que los de las mujeres europeas. En la 
“Cosmografía”, concretamente en el capítulo sobre la primera nave-
gación de Vespucio, por ejemplo, las mujeres locales, a diferencia de 
las europeas, consiguen incluso trabajar durante el embarazo. Dan a 
luz sin dolor, se recuperan rápidamente tras el parto y sus cuerpos no 
muestran los efectos de sus embarazos. Pero independientemente del 
número de hijos, las mujeres de aquí siguen siendo atractivas sin tener 
“el vientre caído y los pechos anchos y poco firmes debido a la cría 
frecuente”. La descripción de las características sexuales secundarias 
va acompañada del añadido de que las mujeres locales también son 
muy fértiles.85 Mujeres sin dolor de parto, que incluso después de dar 
a luz “tenían tanto el vientre como las tetas como una virgen”, también 

79.	 Rubiés, Medieval Ethnographies: European Perceptions of the World Beyond, p. 
388.; Siraisi, Medieval, p. 100; Sutter, “The Tropics: A Brief History of an Envi-
ronmental Imaginary”, p. 182.

80.	 Spiller, Reading and the History of Race in the Renaisance, p. 2.
81.	 Para más información sobre la teoría miasmática de la enfermedad, véase Parker, 

Miasma: Pollution and Purification in Early Greek Religion.
82.	 Bakalář, ed. Kneidl, Spis, fol. B1v, p. 10.
83.	 Léry, Historie, p. 129. 
84.	 Léry, Historie, p. 277.
85.	 Münster, Kozmograffia, fol. 102r. 

04-Historia oculta_Ricar.indd   122 26/1/26   17:35



123LA REPRESENTACIÓN DE MUJERES INDÍGENAS

se encuentran en el “Relato de nuevas tierras”, que es, de hecho, en 
parte, un extracto de la misma carta de Vespucci.86

La transformación del cuerpo durante el embarazo y después del 
parto también es un tema importante en “Historia de la travesía a Amé-
rica”, que dedica el tratamiento más extenso a la escenificación de la 
maternidad de todos los textos estudiados. Según las construcciones 
textuales, la experiencia del embarazo y el parto de las mujeres en Brasil 
parece ser significativamente más fácil que en Europa. Aquí, las mu-
jeres embarazadas pueden abstenerse de realizar trabajos duros, pero 
“cumplen los deberes menores de sus antepasadas”.87 La recuperación 
postnatal es, como en los otros dos textos, muy rápida: “la madre se 
acuesta durante tres días” y vuelve rápidamente al trabajo. En cambio, 
las mujeres europeas, según el texto, permanecen en cama al menos 
veinte días después del parto. El texto también es crítico con sus cui-
dados a los recién nacidos. Algunas de ellas son “muñecas tan monas y 
sedosas” que cuidan poco a sus bebés y lo hacen de forma incorrecta.88

Si se dice que esas mujeres se ofenden al ser comparadas con las de 
Brasil, el texto señala que “a toda criatura le es dado por naturaleza 
cuidar de su fruto y criarlo ella misma, no otros”. En esta frase hay una 
alusión a la entrega de los niños al cuidado de institutrices y, sobre todo, 
al cuidado de las madres lactantes. El ejemplo de las mujeres tupinambá 
se utiliza aquí para ilustrar que la madre europea ideal debe amamantar 
a su hijo ella misma y no recurrir a los servicios de niñeras. Para añadir 
peso a la apelación moral a la lactancia materna, el texto añade que la 
reina de Francia también es partidaria de la lactancia materna y que “se 
enfadaría” si “su hijo bebiera leche ajena”.89 El constructo de la madre 
europea ideal, según “Historia de la travesía a América”, representa así 
a una mujer que, en su mayor parte, se las arregla sin la ayuda de una 
niñera, se interesa activamente por la crianza de sus hijos y permanece 
en la cama después de dar a luz tan solo el tiempo necesario.

Según el texto, los cuidados de la madre hacia el niño podrían influir 
posteriormente en su desarrollo posterior. La crianza tupinamba se con-
sidera correcta y natural en el texto y también se aprecia debidamente.90 

86.	 Bakalář, Spis, fol. B1r, p. 10. 
87.	 Léry, Historie, 276. 
88.	 Léry, Historie, p. 277.
89.	 Léry, Historie, p. 278.
90.	 Léry, Historie, pp. 278-279.

04-Historia oculta_Ricar.indd   123 26/1/26   17:35



124 ANNA LIBÁNSKÁ

Así, las madres tupinambas también se convierten en modelos a seguir 
en el cuidado de su prole. Sin embargo, el texto reconoce que la forma 
natural de criar a los hijos, que es posible en la sociedad brasileña y en 
un clima “templado”, no puede trasladarse totalmente a Europa, princi-
palmente por razones climáticas.91

Como vemos, la escenificación de la maternidad en “Historia de 
la travesía a América” sirve principalmente como conjunto de reco-
mendaciones e inspiraciones para las mujeres europeas. A través de 
ejemplos ilustrativos de la vida de las mujeres tupinambás, el texto 
crea una imagen del ideal europeo de feminidad, y el papel mater-
nal también se construye como imagen de la feminidad ideal para las 
mujeres americanas. Las mujeres locales, que a menudo se comparan 
con las europeas, son retratadas en la “Historia de la travesía a Amé-
rica” sirve principalmente como conjunto de recomendaciones como 
modelos a seguir en la crianza de los hijos, en la superación de las 
dificultades del embarazo y en su capacidad para recuperarse rápida-
mente tras el parto. Por último, el motivo de la facilidad para afrontar 
el papel materno y sus aspectos corporales se encuentra en todas las 
fuentes y puede interpretarse como una forma de idealización de la 
alteridad.

La mujer y la sexualidad

Estrechamente relacionado con el tema de la maternidad está también 
el de la sexualidad femenina, en el que las ideas y expectativas euro-
peas contemporáneas sobre la moralidad personal y social estaban 
fuertemente inscritas en las representaciones textuales. Estas expecta-
tivas variaban entre los distintos grupos sociales y géneros. Entre otras 
cosas, estaban influidas por el estatus social, que podía, por ejemplo, 
garantizar un mayor número de parejas sexuales a los hombres de 
mayor rango, lo que no ocurría con las mujeres de igual estatus. Al 
mismo tiempo, todos los textos suponen implícitamente una moral 
sexual más restrictiva en las civilizaciones urbanas y, a la inversa, un 
comportamiento sexual y una organización de las relaciones sexuales 
más laxos en las menos desarrolladas.

91.	 Léry, Historie, pp. 278-279. 

04-Historia oculta_Ricar.indd   124 26/1/26   17:35



125LA REPRESENTACIÓN DE MUJERES INDÍGENAS

Si nos fijamos en los textos prescriptivos y eclesiásticos europeos 
contemporáneos, por lo general se exigía a las mujeres una moral más 
estricta que a los hombres. Esto también puede decirse en cierta me-
dida de las representaciones textuales en las fuentes analizadas. La 
sexualidad de la mujer se construye a menudo en los textos analizados 
a través de diversas prohibiciones y reglamentos, que generalmente 
difieren para las mujeres casadas y las solteras. En “Historia de la tra-
vesía a América”, por ejemplo, las mujeres tupinambas solteras pue-
den mantener relaciones sexuales más relajadas con los hombres sin 
la amenaza de la condena social. Pero el texto ve ese comportamiento 
de forma diferente en el contexto del matrimonio. Las relaciones ex-
tramatrimoniales se consideran indeseables, y las adúlteras pueden 
ser “comidas” o “repudiadas por sus maridos con vergüenza”. Así 
pues, el poder total sobre la sexualidad de la mujer se otorga a su 
marido después del matrimonio, quien puede castigarla a voluntad 
en caso de infidelidad, ya que los tupinambas “por la propia ley de 
la naturaleza se arrogan el poder sobre la mujer adúltera”,92 teniendo 
así la capacidad de decidir qué puede considerarse transgresión social 
en un momento dado y cómo tratarla. Hasta el matrimonio o tras la 
muerte del marido, el tutor de la mujer puede ser su padre, su her-
mano u otro familiar varón que, por ejemplo, apruebe la elección del 
novio. Así pues, aunque las mujeres tupinambas son libres de man-
tener relaciones sexuales mientras no estén casadas, son siempre los 
hombres quienes tienen la última palabra en la cuestión de la sexua-
lidad femenina, según los textos analizados. La posición dominante 
de los hombres en las relaciones sexuales queda ilustrada en el tercer 
texto por el trato que se da a los prisioneros, a los que se entregan 
mujeres del lugar como amantes y amas de casa, pero, por el contra-
rio, “no es costumbre entregar hombres a mujeres”.93 En el texto, son 
los hombres los que deciden sobre sus hijas y hermanas,94 o deciden 
con quién se casarán o, alternativamente, si serán dadas como esposas 
a las prisioneras, a las que cada una de ellas “como a su marido con 
exquisita diligencia favorece en todos los sentidos”.95 El papel de los 
hombres, en resumen, según la literatura religiosa y prescriptiva de 

92.	 Léry, Historie, p. 275. 
93.	 Léry, Historie, p. 216.
94.	 Léry, Historie, p. 273.
95.	 Léry, Historie, p. 216.

04-Historia oculta_Ricar.indd   125 26/1/26   17:35



126 ANNA LIBÁNSKÁ

principios de la Edad Moderna, era mantener a raya a las mujeres y 
su sexualidad.

Sin embargo, los hombres no siempre conseguían domar y contro-
lar a las mujeres; al contrario, también podían aparecer en los textos 
como objetos de la pasión femenina. En el “Relato de nuevas tierras”, 
las mujeres son retratadas como criaturas “excesivamente obscenas” e 
insaciables, considerablemente más lascivas y sexualmente más activas 
que sus homólogos masculinos. Ellas mismas incluso buscan activa-
mente aumentar el rendimiento sexual de los hombres estimulando 
sus penes con animales que, al morder dichos penes, “lo harán muy 
hinchado y gordo”.96 La representación de la sexualidad femenina en 
esta obra es, por tanto, coherente con la creencia de la mayoría de las 
autoridades eclesiásticas medievales de que la sexualidad de la mujer 
estaba hipertrofiada; por ejemplo, según Isidoro de Sevilla, las mujeres 
eran más apasionadas y libidinosas que los hombres.97 La obra mues-
tra al lector cómo es una sociedad en la que los hombres son incapaces 
de controlar o al menos canalizar la sexualidad femenina. 

Una forma específica de relaciones sexuales que surgió de los nue-
vos contextos propiciados por la conquista y los cambios asociados en 
las relaciones sociales fue el coito de las mujeres locales con los hom-
bres europeos. En “Historia de la travesía a América” se ve con desa-
probación tales enlaces, tachándolos de pecaminosos, como “pecados 
de fornicación”. El matrimonio mixto no se descarta hipotéticamente 
en el texto —Villegaignon lo permite a condición de aceptar el cristia-
nismo—, pero “no se ha encontrado a ninguno que haya dejado a un 
lado esas costumbres salvajes y aceptado a Cristo”.98 Así, cuando el 
texto habla de relaciones entre mujeres locales y europeos, se trata ge-
neralmente de relaciones extramatrimoniales y, por tanto, condenadas. 

Las relaciones sexuales de los europeos con las mujeres indígenas 
son una forma de transgresión del orden divino, que tiene implicacio-
nes no solo en el ámbito jurídico, sino también en el cuerpo mismo. 
El castigo corporal por la transgresión sexual está representado por 
la enfermedad llamada pians en “Historia de la travesía a América”, 
descrita en el texto como una retribución divina contra los europeos 

96.	 Bakalář, Spis, fol. A4r, p. 8.
97.	 Isidor ze Sevilly [Isidoro de Sevilla], Etymologiae XI, p. 149. 
98.	 Léry, Historie, p. 112. 

04-Historia oculta_Ricar.indd   126 26/1/26   17:35



127LA REPRESENTACIÓN DE MUJERES INDÍGENAS

por asociarse “con las putas de Brasil”, que afligía, por ejemplo, al 
intérprete, que a menudo se “metía” con ellas.99

No aparece en ninguna parte del texto si la población local tam-
bién considera problemáticas las uniones mixtas, ni tampoco nos en-
teramos de lo que piensan de estas relaciones las mujeres en cuestión, 
que son esencialmente objetos mudos de los deseos sexuales de los 
hombres europeos. El texto tampoco menciona la posibilidad de una 
relación entre mujeres europeas y hombres locales. 

El matrimonio y hombres como supervisores de mujeres

Se suponía que la institución del matrimonio debía servir para prevenir 
estos casos de transgresión sexual. En el siglo xvi, el concepto europeo 
de matrimonio era una unidad social y productiva fundamental. El ma-
rido era el trabajador que mantenía a la familia y, en relación con su mu-
jer, era también el cabeza de familia, el administrador y el responsable de 
la vida espiritual de su esposa.100 Esta concepción cristiana de la institu-
ción del matrimonio, la unión monógama de un hombre y una mujer, se 
entiende en las fuentes como el arreglo ideal de las relaciones de género 
con el que se comparan las sociedades de ultramar.101 Los textos se inte-
resan por saber si esta institución es conocida en absoluto por la pobla-
ción local y, en caso afirmativo, de qué forma. Precisamente, este tipo de 
proyección de los modelos de género europeos en las civilizaciones no 
europeas es lo que María Lugones denomina colonialidad de género.102

Lo más parecido a la concepción europea contemporánea del ma-
trimonio de la época es la organización de las relaciones en las re-
presentaciones de las sociedades urbanas mesoamericanas en la “Cos-

99.	 Léry, Historie, pp. 300-301.
100.	Ratajová y Storchová (eds.), Žena není příšera, ale nejmilejší stvoření boží: Disku-

rzy manželství v české literatuře raného novověku [“La mujer no es un monstruo, 
sino la criatura más amada de dios-Discursos sobre el matrimonio en la literatura 
checa de principios de la Edad Moderna”], p. 737

101.	Monika Brenišínová también trata de la importancia del matrimonio en el orden 
de género de la Europa moderna temprana y de la imposición de este modelo a 
los indígenas a través de la evangelización en los capítulos III y VI, pp. 285-287 y 
311-313.

102.	Para más información sobre el concepto de colonialidad de género, véase la intro-
ducción, p. 40.

04-Historia oculta_Ricar.indd   127 26/1/26   17:35



128 ANNA LIBÁNSKÁ

mografía”. En contraste con el tipo de sociedad “al revés” que vimos 
en el “Relato de nuevas tierras”, las normas relativas a la sexualidad 
femenina se retratan aquí como algo más restrictivas que en las so-
ciedades menos desarrolladas: a todas las mujeres, casadas o solteras, 
solo se les toleran las relaciones sexuales dentro del matrimonio, y las 
adúlteras son castigadas por su infidelidad; por ejemplo, son vendidas 
por sus maridos.103 Así, como en la Europa moderna temprana, el ma-
rido y la institución del matrimonio desempeñan la función esperada 
de disciplinar la sexualidad femenina, y la preferencia por las unio-
nes monógamas es evidente en el orden social. Solo las concubinas del 
monarca, de las que este tenía tantas como quería, quedaban en cierto 
sentido fuera de estas normas sociales.104 Sin embargo, en el texto no 
aprendemos prácticamente nada más sobre su papel y su posición en 
la sociedad mesoamericana.

Vemos que, si bien las uniones extramatrimoniales son toleradas 
entre los hombres de clase alta, las mujeres no se ven afectadas por un 
arreglo de relaciones tan benévolo. Las mujeres se enfrentan al castigo 
por adulterio, independientemente de su estatus social. En cambio, 
el texto guarda silencio sobre el posible castigo del adulterio para los 
hombres. Después de todo, los hombres de alto rango también po-
dían salirse con la suya en aventuras extramatrimoniales en la Europa 
moderna temprana, y la sociedad era mucho más tolerante con ellas 
que con un comportamiento similar por parte de las mujeres, que era 
castigado con mucha más severidad. En particular, las relaciones de los 
hombres solteros con prostitutas solían quedar impunes y, en algunos 
textos prescriptivos contemporáneos, se consideraban incluso natura-
les, incluso se fomentaban, sobre todo en el caso de los solteros, a los 
que se toleraba visitar burdeles y tener amantes.105 El adulterio dentro 
del estado civil se consideraba más estricto, pero apenas se castigaba a 
los hombres.106

Sin embargo, a diferencia de las sociedades urbanas mesoamerica-
nas representadas en la “Cosmografía” o la de los tupinambas, otras 
descritas en los textos analizados no mencionan en absoluto la insti-
tución del matrimonio. Sus miembros pueden tener cada uno tantas 

103.	Münster, Kozmograffia, fol. 106v. 
104.	Münster, Kozmograffia, fol. 106v. 
105.	Roper, The Holy Household, p. 92.
106.	Duby, The Knight, p. 177.

04-Historia oculta_Ricar.indd   128 26/1/26   17:35



129LA REPRESENTACIÓN DE MUJERES INDÍGENAS

esposas como quieran107 o “mujeres entre ellos en general”,108 es decir, 
todos los hombres las comparten entre sí. Es más probable encontrar 
la ausencia de la institución del matrimonio en las sociedades descritas 
en las fuentes como menos avanzadas, que generalmente se asocian 
con disposiciones menos complejas de jerarquías y relaciones sociales. 

Un ejemplo de tal sociedad se encuentra en el extracto de la carta 
de Vespucio, que aparece tanto en el “Relato de nuevas tierras” como 
en la “Cosmografía”. En las islas que habita esta última sociedad, se 
dice, no existe “ningún orden” que organice de algún modo las rela-
ciones entre hombres y mujeres,109 y la gente “no tiene matrimonio 
entre sí”.110 Los hombres pueden tener tantas mujeres como quieran 
y romper con ellas a voluntad. La institución del matrimonio también 
es desconocida para la noción contemporánea de utopía en el informe 
del viajero de Jambolo, donde los hombres tienen a todas las mujeres 
en común, así como comida e hijos.111 No queda claro en ninguno de 
los dos textos si la moral relacional y sexual más laxa se extiende a 
las relaciones de las mujeres con los hombres. Al fin y al cabo, como 
ocurre con las representaciones textuales de las sociedades urbanas, 
son los hombres, y no las mujeres, quienes configuran el orden social, 
determinan las configuraciones relacionales y ejercen el poder.

Sin embargo, también encontramos en los textos una forma de ma-
trimonio que no se corresponde con la idea europea de unión de un 
hombre y una mujer. Entre los tupinambas, según en la “Historia de 
la travesía a América”, los hombres pueden casarse con tantas mujeres 
como deseen, la obra profundiza incluso en el funcionamiento prác-
tico de las uniones polígamas. Todas las esposas de un hombre, dice, 
tienden a estar unidas: trabajan juntas y cuidan los huertos. De forma 
sorprendente, el texto encuentra en la poligamia un buen ejemplo para 
las mujeres europeas, aprecia que —salvo las religiosas— las mujeres 
tupinambas están más unidas y no existen envidias entre ellas, como 
sucede con las europeas. Sin embargo, según el texto, con una mujer 
europea es suficiente, pues, “como un demonio doméstico a menudo 
[...] molestaría a un hombre”. Así pues, la poligamia probablemente 

107.	Münster, Kozmograffia, fol. 102r. 
108.	Münster, Kozmograffia, fol. 114r. 
109.	Bakalář, Spis, A3v-A4r, pp. 8-9.
110.	Münster, Kozmograffia, fol. 102r. 
111.	Münster, Kozmograffia, fol. 114r.

04-Historia oculta_Ricar.indd   129 26/1/26   17:35



130 ANNA LIBÁNSKÁ

no habría funcionado en un entorno europeo: “en nuestro país tal vez 
sería mejor para un hombre tal llegar a los remos de las galeras que 
verse envuelta en tal desorden y discordia”.112

Feminidad peligrosa: la mujer como amazona, bruja y enemiga 
de los hombres

A pesar de ser retratadas como conflictivas y difíciles de controlar, las 
mujeres suelen aparecer en los textos como dependientes de los hom-
bres, sus protectores físicamente más fuertes.113 Suelen abstenerse de 
luchar114 y de cometer actos violentos, o son las que rechazan la vio-
lencia y ruegan por su fin, como en la conquista de Tenochtitlan, cuan-
do las mujeres y los niños “corrieron pidiendo clemencia” a los euro-
peos, aunque los hombres querían seguir luchando.115 Por cierto, según 
“Cosmografía”, las mujeres también suplican a los europeos varones 
en la isla de Santa Cruz que las liberaran de las garras de los caníbales.116 
En la “Cosmografía”, las mujeres actúan a menudo como víctimas, por 
ejemplo, llevadas al cautiverio por enemigos masculinos de una socie-
dad bárbara sin nombre y utilizadas después como meros instrumentos 
para engendrar hijos, criadas como “gallinas para poner huevos”.117 Sin 
embargo, también es posible encontrarse con mujeres cuyo comporta-
miento desafía esta representación construida de la feminidad.

Las representaciones de la feminidad peligrosa, es decir, la femini-
dad que amenaza la posición dominante de los hombres en la sociedad 
y el orden social como tal, suelen estar representadas en los textos ana-
lizados por mujeres solteras o viudas. Pero siempre son principalmen-
te esas mujeres las que representan la contrapartida del ideal femenino 
y la transgresión de las construcciones de género contemporáneas. 
Las mujeres que cometen una transgresión social eran consideradas 
en la Europa moderna temprana, por ejemplo, mujeres que rompían 
su virginidad —por lo que se caracterizan por un comportamiento 

112.	Léry, Historie, p. 274. 
113.	Münster, Kozmograffia, fol. 103r. 
114.	Léry, Historie, p. 210. 
115.	Münster, Kozmograffia, fol. 113v. 
116.	Münster, Kozmograffia, fol. 96v
117.	Münster, Kozmograffia, fol. 95r.

04-Historia oculta_Ricar.indd   130 26/1/26   17:35



131LA REPRESENTACIÓN DE MUJERES INDÍGENAS

sexual más libre—, le pegaban a los hombres, se vestían como hom-
bres o se adornaban en exceso con joyas y adornos.118 En las fuentes 
analizadas, la feminidad peligrosa suele asociarse a las mujeres de las 
sociedades menos desarrolladas, que generalmente se construyen en 
los textos como las más salvajes y, en comparación con las habitantes 
de las ciudades, también menos disciplinadas y, sobre todo, más acti-
vas sexualmente, lo que significaba, por ejemplo, que estaban fuera del 
ideal heteronormativo europeo de monogamia obligatoria.119

El prototipo de las mujeres revoltosas es en particular el de aque-
llas que viven completamente sin hombres y a las que la “Cosmografía” 
llama amazonas. La figura de la amazona, fuertemente influida por el 
imaginario mitológico europeo, se construye así en el texto como un ser 
real que vive en paisajes oceánicos. La amazona femenina contradice los 
ideales de género europeos, ya que vive sola, sin hombres y, por tanto, 
también representa un poder dominante.120 Como tipo de la feminidad, 
es peligrosa sobre todo porque se caracteriza por aspectos similares que 
de otro modo se atribuirían al ideal europeo contemporáneo de mas-
culinidad hegemónica. Las sociedades dominadas por las mujeres pue-
den interpretarse así como el llamado mundo al revés, un motivo de 
inversión de roles que era tolerable en las fiestas de carnaval pero no en 
el mundo real. Fuera de los rituales del carnaval, como escribió Mijaíl 
Bajtín,121 la inversión de los roles de género no se convierte en un agrada-
ble “respiro” social, sino en una amenaza para el orden social del poder.

En la “Cosmografía”, nos encontramos con una sociedad exclusi-
vamente femenina en la isla de Matytyna, donde “según la costumbre 
de las amazonas, solo habitaba el propio sexo femenino”.122 El texto 
no sugiere en absoluto que las mujeres dependieran en modo alguno 
de los hombres y necesitaran su ayuda en algunas actividades. Cor-
tés también menciona a las amazonas que vivían en una isla cercana a 
Colhuacan, una especie de amazonas urbanas, mujeres solteras. Com-

118.	Klapisch-Zuber, “Masculino/femenino”. 
119.	Bakalář, Spis, fol. B1r, p. 10. 
120.	Simona Binková también escribe sobre el hecho de que una mujer de considerable 

agencia e independencia representaba una subversión del orden social (de género) 
en el capítulo I, pp. 63-97.

121.	Véase Bajtín, La cultura popular en la Edad Media y en el Renacimiento en el 
contexto de François Rabelais.

122.	Münster, Kozmograffia, fol. 96v. 

04-Historia oculta_Ricar.indd   131 26/1/26   17:35



132 ANNA LIBÁNSKÁ

para su vida con la de las monjas, ya que “llevan su vida en pureza sin 
ninguna relación sexual con hombres”, es decir, viven en celibato. La 
comparación con uno de los tipos europeos contemporáneos de femi-
nidad les quita el toque amazónico de lo ajeno y las integra en el orden 
del mundo familiar a los europeos, contra el que ya no son una trans-
gresión. Además, como aprendemos más adelante, las amazonas de la 
zona de Colhuacan dependen en gran medida de los hombres, concre-
tamente, por ejemplo, los hombres les ayudan en las labores del campo 
“cuando se acercaba la época de arar, sembrar y otros trabajos”.123

A veces, las mujeres de los textos no solo suponen una amenaza para 
el orden social, sino directamente a los actores masculinos solos. En la 
“Cosmografía”, por ejemplo, una de las mujeres de una isla sin nombre 
que, según un extracto del tercer viaje de Vespucio, “se encuentra cinco 
grados por debajo del ecuador al mediodía”124 mata a un joven europeo 
de un golpe en la cabeza. A continuación, las otras mujeres cortan su 
carne en trozos, que muestran a los “hispánicos” que miran. Luego, las 
mujeres “asan y comen los trozos de carne en un gran fuego”.125 

De hecho, las prácticas caníbales pueden describirse como una de 
las formas más comunes de amenaza que presenta la feminidad en los 
textos. Encontramos vívidas representaciones de la participación de 
las mujeres en rituales caníbales sobre todo en “Historia de la travesía 
a América”. En el texto, son las mujeres tanto las que preparan la carne 
y como las que obtienen el mayor placer de su consumo. El texto afir-
ma que son “las mujeres, especialmente las babas” —es decir, las mu-
jeres mayores— las que están particularmente deseosas del sabor de la 
carne humana.126 Los hombres, por su parte, comen carne con el único 
propósito de asustar a sus enemigos, y también para “saciar sus mentes 
crueles y tiránicas”, pero no únicamente por su sabor.127 Las ancianas, 
al disfrutar más de la carne de los hombres jóvenes, persuaden por 
tanto a otros tupinambas para que maten pronto a los cautivos y cap-
turen a otros enemigos.128 La descripción del consumo de carne en las 
ancianas se retrata con gran detalle en el texto. Cuando asan carne en el 

123.	Münster, Kozmograffia, fol. 106r.
124.	Münster, Kozmograffia, fol. 103r.
125.	Münster, Kozmograffia, fol. 103v.
126.	Léry, Historie, p. 220. 
127.	Léry, Historie, p. 223. 
128.	Léry, Historie, p. 220.

04-Historia oculta_Ricar.indd   132 26/1/26   17:35



133LA REPRESENTACIÓN DE MUJERES INDÍGENAS

boucan “las babas [...] recogen la grasa que escurre [...] lamiéndose los 
dedos también cubiertos de grasa”,129 con el fin de despertar, si cabe, 
emociones de desprecio, ira y asco en el lectorado europeo.

129.	Léry, Historie, p. 222.

Fig. 18. Hans Baldung Grien, Las brujas (Hexen), grabado en madera, 1510. 
Fuente: https://commons.wikimedia.org/wiki/File:El_aquelarre_de_las_

brujas,_Hans_Baldung_Grien.jpg.

04-Historia oculta_Ricar.indd   133 26/1/26   17:35



134 ANNA LIBÁNSKÁ

Las brujas (Hexen) y sus aquelarres fueron uno de los temas frecuentes en 
la obra de Hans Baldung Grien (1510), pintor alemán del Renacimiento y 
alumno de Alberto Durero. La desnudez representaba aquí para los hom-
bres el poder desenfrenado y, por tanto, destructivo de la sexualidad de las 
brujas, mujeres revoltosas. 

Las ancianas, en particular, son vistas así en la “Historia de la tra-
vesía” como una amenaza para los hombres, la masculinidad y, poten-
cialmente, el orden social. Las imágenes de la vieja posmenopáusica 
amargada —generalmente una viuda o una soltera— estaban, además, 
bastante extendidas en el discurso contemporáneo protestante y ca-
tólico, como señala Lyndal Roper.130 Las mujeres mayores en particu-
lar, en general las que vivían sin marido y quedaban así parcialmente 
fuera del control masculino, se identificaban a menudo en la Europa 
moderna temprana con la figura de la bruja que se venga de la socie-
dad por haber dejado de ser sexualmente deseable.131 Amenazaban 
a la sociedad, por ejemplo, embrujando o castrando a los hombres 
jóvenes,132 y también perjudicaban a las mujeres jóvenes, fértiles y 
sexualmente atractivas o embarazadas, que podían abortar o perder 
a su recién nacido poco después de dar a luz. Por cierto, a menudo 
eran las parteras quienes eran consideradas brujas. Las brujas también 
perjudicaban a la sociedad mediante otras prácticas mágicas, que casi 
siempre implicaban conspirar con el diablo. La posesión diabólica 
puede caer sobre mujeres indígenas de todas las edades en las fuentes. 
Al igual que las brujas europeas, pierden el control de sus mentes y 
cuerpos, que en cambio son manipulados por el diablo. En la “Histo-
ria de la travesía a América”, el diablo obliga a las brujas aborígenes 
a realizar movimientos caóticos e involuntarios que, según se dice, 
se asemejan a la enfermedad de la corea menor, popularmente co-
nocida como mal o baile de San Vito (enfermedad que se manifiesta 
por movimientos rápidos involuntarios que afectan a varias partes del 
cuerpo). Las brujas aúllan, saltan, se golpean el pecho o babean como 
jabalíes.133

130.	Roper, Oedipus, pp. 192 y 209.
131.	Véase Juárez-Almendros, Disabled Bodies in Early Modern Spanish Literature: 

Prostitutes, Aging Women and Saints, pp. 83-115.
132.	Kieckhefer, Magie ve středověku [“La magia en la Edad Media”], p. 104.
133.	Léry, Historie, p. 258. 

04-Historia oculta_Ricar.indd   134 26/1/26   17:35



135LA REPRESENTACIÓN DE MUJERES INDÍGENAS

En el texto leemos sobre este tipo de comportamiento, especial-
mente durante los rituales religiosos, que se comparan con los aquela-
rres de las brujas europeas. Sin embargo, otras prácticas religiosas que 
van más allá de las ideas y la moral cristianas contemporáneas también 
se consideran diabólicas y brujería.134 Por otra parte, el texto dice que 
los propios tupinambas también reconocen la figura de la bruja; según 
el texto, una bruja es entendida por ellos como “una mujer poseída 
por el diablo”.135

Sin embargo, la feminidad peligrosa también puede estar represen-
tada por mujeres que viven dentro de la institución del matrimonio, 
concretamente, las esposas de los cautivos tomados por los tupinam-
bas, que, por supuesto, también son de pueblo tupí, personas de la 
misma etnia. Tras la matanza ritual de los cautivos, son las esposas las 
primeras en probar la carne de sus antiguos maridos,136 devorando así 
simbólicamente a los hombres cautivos. Como esposas de los cauti-
vos, las mujeres también se convierten en potencialmente peligrosas 
en el sentido de que pueden engendrar un hijo de la “semilla del ene-
migo” en su aldea. Por esta razón, si las mujeres se quedan embaraza-
das de los cautivos, los niños así concebidos son asesinados después 
de nacer,137 para eliminar este peligro. Así pues, de nuevo, el texto nos 
advierte contra un fallo de vigilancia de la sexualidad femenina. En el 
texto, la sexualidad femenina supone un peligro para el orden social 
patriarcal y, por lo tanto, debe ser canalizada por los hombres para evi-
tar que lo perturbe y amenace el dominio masculino en la sociedad.138 

Conclusiones

Como se ve en los ejemplos de literatura checa del siglo xvi presenta-
dos en este capítulo, las obras que introducen a los lectores europeos 
de la Edad Moderna a las primeras fases de la conquista y a la pobla-

134.	Léry, Historie, pp. 258-260. 
135.	Léry, Historie, p. 311. 
136.	Léry, Historie, p. 220. 
137.	Léry, Historie, p. 224. 
138.	Monika Brenišínová en el capítulo III (pp. 142-145) y Markéta Křížová en el ca-

pítulo IV (p. 214) también escriben sobre el hecho de que a través de la mirada 
masculina europea la sexualidad femenina era vista como algo peligroso, especial-
mente desde la posición de los clérigos cristianos.

04-Historia oculta_Ricar.indd   135 26/1/26   17:35



136 ANNA LIBÁNSKÁ

ción de América, no solo podían ser una fuente de conocimiento sobre 
los paisajes de ultramar, sino también una fuente de instrucción moral 
para hacerles reflexionar sobre su propio comportamiento a través de 
la comparación de la propia cultura con otras. Los autores masculinos 
proyectaron construcciones e ideales de género europeos a las repre-
sentaciones de las sociedades indígenas, convenciendo a los lectores 
—a veces implícitamente, a veces explícitamente— de la importancia 
de un elemento fundamental del orden de género de esa época: la ins-
titución del matrimonio, en la que el hombre es el amo de la mujer. 
Dentro del matrimonio, la mujer se realiza idealmente, en particular, 
como madre de la prole del hombre, que cuida adecuadamente de 
sus vástagos y vela también por su propio cuerpo y su salud para que 
prosperen lo más posible, como puede verse claramente en los ejem-
plos mostrados en este capítulo.

Además, también es evidente en ejemplos mencionados que los 
textos crearon una imagen del ideal europeo de feminidad o, mejor 
dicho, de diferentes tipos de feminidad desde la mirada masculina. Las 
representaciones de las mujeres indígenas son un conjunto de com-
portamientos, prácticas corporales, características y apariencias con-
temporáneas deseables e indeseables asociadas a la imagen del ideal 
de feminidad de la Europa moderna temprana. Y al mismo tiempo 
refuerzan este ideal. 

04-Historia oculta_Ricar.indd   136 26/1/26   17:35



III. 
Ecos de mujer: la presencia femenina 
en la pintura mural de Nueva España 
del siglo xvi

Monika BreniŠínová

Resumen

El presente capítulo estudia la representación de la mujer en el siglo xvi 
a partir de los ejemplos de la pintura mural del centro de México con el 
fin de analizar cómo se construía y percibía la feminidad en la sociedad 
colonial novohispana y cuáles eran los roles ideales de la mujer en la so-
ciedad promovidos por la Iglesia católica. En la Nueva España del sete-
cientos, la pintura mural se desarrolló especialmente en la arquitectura 
de conversión, la cual sirvió para la cristianización de las poblaciones 
nativas promovida por las órdenes misioneras. Este capítulo pone énfa-
sis en la exploración y análisis de las formas en las cuales se representaba 
el género utilizando la estructura de diálogo junto con la definición de 
género de Joan W. Scott para estructurar el texto. Combina este el estu-
dio de las representaciones de la mujer novohispana en la pintura mural 
con las fuentes escritas en forma de literatura religiosa contemporánea 
de carácter prescriptivo y los documentos inquisitoriales que sirven de 
correctivo al estudio de fuentes visuales, ya que permiten comprender 
no solo el comportamiento esperado e imaginado por parte de los au-
tores hacia las mujeres, sino también su realidad cotidiana. 

Palabras clave: historia de mujeres; historia del género; Nueva Es-
paña; México colonial; centro de México; representación; pintura mu-
ral; Inquisición; transgresiones sexuales; población nativa; matrimo-
nio; adulterio; amancebamiento.

https://doi.org/10.31819/9783968697444_003

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   137 27/1/26   10:48

https://doi.org/10.31819/9783968697444_003


138 MONIKA BRENIŠÍNOVÁ

Apertura de diálogo

Aunque hoy en día la pintura mural se encuentra en la arquitectura de 
forma bastante esporádica, en la Europa del siglo xvi era común y el 
espectador podía encontrarla tanto en contextos religiosos como secu-
lares y domésticos. Las iglesias fueron espacios notorios para la pintu-
ra mural durante toda esta centuria. Estos murales solían representar 
relatos bíblicos, imágenes de santos y santas envueltos en simbolismo 
religioso con el objetivo de inspirar piedad, educar a los analfabetos 
y reforzar la doctrina cristiana. Las cortes y palacios renacentistas se 
adornaban con pinturas murales que celebraban el poder, la riqueza y 
el linaje de las élites mediante pinturas alegóricas, históricas o mitoló-
gicas con el fin de transmitir mensajes de legitimidad y autoridad polí-
tica. Los burgueses las encargaban para sus casas, con escenas de la vida 
cotidiana, paisajes o relatos alegórico-mitológicos. Los ayuntamientos 
y edificios cívicos presentaban murales que ilustraban virtudes cívicas, 
acontecimientos históricos y representaciones alegóricas de la justicia.1

1.	 Borsook, The Mural Painters of Tuscany: From Cimabue to Andrea Del Sarto; 
Burckhardt y Murray (eds.), The Civilization of the Renaissance in Italy; Camp-
bell y Cole, Italian Renaissance Art I, II; Baxandall, Painting and Experience in 
Fifteenth-Century Italy: A Primer in the Social History of Pictorial Style. 

Fig. 19. Anónimo, Martín de Asebeido junto con los caciques nativos Juan 
Inica Actopa y don Pedro de Izcuincuitlapilco, pintura mural policromada, 

siglo xvi, exconvento agustino de San Nicolás, Actopan, Hidalgo. Foto: 
archivo personal de Monika Brenišínová.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   138 27/1/26   10:48



139ECOS DE MUJER

El mural policromado que se encuentra en el claustro bajo, en la parte 
septentrional a la izquierda desde la entrada a la escalera monumental, 
representa a los caciques indígenas Juan Inica Actopa y don Pedro de Iz-
cuincuitlapilco, quienes participaron en la fundación del convento, junto 
con el fray Martín de Asebeido, el director del programa iconográfico. 
Todos están arrodillados venerando la imagen de Jesucristo crucificado, 
colocada sobre un altar sencillo, con el fraile agustino a la cabeza. La re-
presentación ilustra la colaboración entre misioneros y élites nativas en la 
construcción de los conventos novohispanos y el proceso de cristianiza-
ción de las poblaciones nativas.

También en la tradición del precontacto, la pintura mural esta-
ba casi omnipresente y decoraba edificios religiosos y residenciales, 
como demuestran las excavaciones de grandes centros arqueológicos 
mesoamericanos como Cholula o Teotihuacan.2 Tras la llegada de los 
españoles, las dos tradiciones —la mesoamericana y la occidental— se 
hibridaron3 para crear un arte indocristiano.4 Sin embargo, prefiero 
emplear el término arte católico-indígena, ya que la mayor parte de 
los murales tratados en este capítulo fueron pintados en el último ter-
cio del siglo xvi, es decir, en plena época de catolización (1570-siglo 
xvii) y no de evangelización (años 1520-1560).5 Los misioneros no se 
limitaban a difundir simplemente el cristianismo, sino que buscaban 
propagar la ortodoxia católica en los territorios americanos,6 y en ese 

2.	 Espinosa Pineda, El arte en Teotihuacán, pp. 23-29; De la Fuente (coord.), Muros que 
hablan. Ensayos sobre la pintura mural prehispánica, esp. pp. 191-279; De la Fuente, 
La pintura mural prehispánica en México I. Teotihuacán, pp. 122-129; Uriarte, Arte y 
arqueología en el altiplano central de México: una visión a través del arte, pp. 159-160. 

3.	 Para el concepto de hibridación véase la introducción, pp. 35-36.
4.	 Al no existir un consenso entre los historiadores del arte sobre cómo denominar 

el arte híbrido que nació del contacto entre Mesoamérica y Europa, se usa una va-
riedad de términos. El término de arte indocristiano fue acuñado por Constantino 
Reyes-Valerio en 1978 en el libro del mismo nombre. Pablo Escalante Gonzalbo 
prefiere otra variante del término como sugiere en el título de su libro El arte 
cristiano-indígena del siglo xvi novohispano y sus modelos europeos.

5.	 En el contexto de la Nueva España, el término evangelización resulta adecuado 
para las primeras décadas del siglo xvi, cuando predominaban los esfuerzos misio-
nales y pedagógicos de las órdenes mendicantes. Sin embargo, tras el Concilio de 
Trento, el proceso adquiere un carácter distinto: más que evangelizar, se trataba de 
catolizar, es decir, consolidar la ortodoxia y disciplinar la práctica religiosa confor-
me a los principios tridentinos.

6.	 Como sugiere por ejemplo Diego de Valadés, ed. Esteban J. Palomera, Retórica 
Cristiana, de Fray Diego Valadés, p. 599.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   139 27/1/26   10:48



140 MONIKA BRENIŠÍNOVÁ

proceso ambas tradiciones artísticas se hibridaron de forma única. In-
cluso en la América española, la pintura mural se encontraba también 
fuera del ámbito eclesiástico en edificios seculares, pero la mayor evi-
dencia se ha conservado en la llamada arquitectura de la conversión 
y evangelización,7 que se desarrolló en el siglo xvi en el territorio de 
Nueva España en cooperación entre los habitantes nativos y los misio-
neros europeos (y posteriormente también criollos y mestizos) con el 
fin de consolidar la fe católica entre los indígenas.

Delimitación del eje temático y marco conceptual

En el presente capítulo me enfocaré en las representaciones de las mu-
jeres contemporáneas en la pintura mural del centro de México del 
siglo xvi. Omitiré intencionalmente las representaciones mitológicas, 
alegóricas o hagiográficas, aunque pueden ser ocasionalmente men-
cionadas si tienen relevancia para la temática del presente capítulo y 
su argumentación. Además, el texto combina fuentes que suelen es-
tudiarse por separado, al complementar el estudio de los murales con 
fuentes inquisitoriales que permiten entrever las formas en que las 
mujeres actuaban y eran percibidas en el siglo xvi.

Al estudiar la pintura mural, es necesario distinguir entre la reali-
dad y su representación, entre los autores junto con los patrones de 
las representaciones y los representados y representadas. Y también 
es obligatorio tomar en cuenta al público en su diversidad. Por estas 
razones, abordaré el arte en este capítulo como un sistema simbólico 
que encarna, expresa y comunica las relaciones sociales, de género y de 
poder propias de su contexto histórico. En este capítulo analizaré las 
pinturas murales como registro visual de la dinámica de poder entre 
géneros, donde la posición, los gestos y las interacciones de las figuras 
masculinas y femeninas revelan actitudes sociales hacia las relaciones 

7.	 El término de arquitectura de la conversión y evangelización fue acuñado por 
Gloria Espinosa Spínola para denominar a los complejos conventuales erigidos 
por las órdenes mendicantes en relación con la cristianización de la población 
nativa. Estos complejos se caracterizan por contener estructuras anexas como son 
atrio, capilla abierta, capillas posas y cruz atrial (Espinosa Spínola usa el término 
cruz de piedra) que conforman un espacio litúrgico multifuncional. Espinosa Spí-
nola, Arquitectura de la conversión y evangelización en la Nueva España durante 
el siglo xvi, pp. 83-85.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   140 27/1/26   10:48



141ECOS DE MUJER

de género, la autoridad y la agencia. Y que no solo reflejaban, sino que 
también contribuían a reproducir o cuestionar las normas de género 
imperantes, representando las expectativas sociales sobre los roles y 
jerarquías dentro de la comunidad. Este tema se desarrolla también en 
otros capítulos de este libro desde distintas perspectivas.

En este capítulo, sigo la definición de género de Joan W. Scott8 
y, en particular, los cuatro aspectos que interactúan en su construc-
ción, que me sirven para estructurar el capítulo. Así que me centraré 
gradualmente en: 1) el simbolismo de las pinturas que requiere el co-
nocimiento de la iconografía mesoamericana y cristiana, y su análisis 
iconológico con la noción de ambas cosmovisiones9 involucradas; 2) 
la normatividad (el arte, las leyes, etc.) e ideología (la Iglesia, la edu-
cación, el Estado, etc.); 3) las relaciones de poder (la jerarquía y orga-
nización social, dominación y sumisión, etc.); y 4) la subjetividad (la 
interiorización y/o rebelión contra las normas, etc.).

Concebiré la ideología, en concordancia con Louis Althusser y su en-
sayo “Idéologie et appareils idéologiques d’État. (Notes pour une recher-
che)”, de 1970,10 como un sistema omnihistórico11 creado por las fuerzas 
dominantes que realizan una transposición imaginaria de las condiciones 
reales con el fin de dominar la sociedad. Es decir, que la ideología solo 
alude a la realidad, pero se materializa en forma de aparatos estatales (la 
monarquía española y su sistema administrativo y colonial), represivos 
(Inquisición) o ideológicos (familia, escuela o Iglesia novohispana),12 sus 

8.	 Para la definición de género de Scott, su discusión y crítica, véase la introducción, 
p. 39. Compárese con la concepción de género en Kellogg, Weaving the Past: A 
History of Latin America’s Indigenous Women from the Prehispanic Period to the 
Present, pp. 5-7; Socolow, The Women of Colonial Latin America, pp. 1-4, 190-
192; Vieira Powers, Women in the Crucible of Conquest: The Gendered Genesis 
of Spanish American Society, 1500-1600, pp. 11-14. 

9.	 López Austin, “El núcleo duro, la cosmovisión y la tradición mesoamericana”; 
Redfield, The Primitive World and Its Transformations, pp. 88-89.

10.	 En este trabajo usamos la versión en inglés de 1971, “Ideology and Ideological 
State Apparatuses. (Notes towards an Investigation)”, publicada en Althusser, 
Lenin and Philosophy and Other Essays.

11.	 Esto significa que la ideología en general carece de historia, se presenta como om-
nipresente y eterna. No obstante, las ideologías concretas (el cristianismo, el anar-
quismo, el comunismo, el capitalismo, etc.) son históricamente condicionadas y 
como tales poseen historicidad. Althusser, “Ideology”, pp. 161-162.

12.	 Althusser, “Ideology”, pp. 142-148. Para la crítica de la teoría de ideología de 
Luois Althusser y sus conceptos, véase Hall, “Significado, representación, ideolo-
gía: Althusser y los debates posestructuralistas”.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   141 27/1/26   10:48



142 MONIKA BRENIŠÍNOVÁ

prácticas y usos que reflejan las relaciones entre individuos. La ideología 
“interpela a los individuos como sujetos”13 de tal modo que los convierte 
en sujetos situados y súbditos.14 Gracias a ella un individuo adquiere un 
conjunto de reglas y reconoce su lugar en el mundo.

La ideología está presente en las representaciones visuales y surge 
en la elección de los programas y temas iconográficos, sus combinacio-
nes, ordenación o marginación y hasta ausencia. Dado que las mujeres 
fueron marginadas, pasadas por alto u omitidas en los discursos y re-
presentaciones públicas durante la Edad Moderna, su estudio puede 
ser complicado. Para estudiar la exclusión o el olvido sistemáticos de 
las experiencias, contribuciones y voces femeninas, la sociología de la 
ausencia propuesta por Boaventura de Sousa Santos me permitirá abor-
dar las lagunas y/o los silencios tanto en el arte, como en las fuentes.15

La fuente principal de este capítulo la representan las pinturas mu-
rales cuyo significado cambia no solo con el tiempo y el espacio, sino 
también con los ojos de quien mira. Mientras que los representantes 
(autores, artesanos, fundadores y patrones) crean, influyen y contro-
lan el contenido, quienes son representados, tanto hombres como mu-
jeres, por lo general suelen carecer del control sobré este. Además, to-
das las personas, incluidos los espectadores y las espectadoras, asocian 
las obras de arte con significados y afectos diferentes, conscientes o 
inconscientes. Lo que es seguro, sin embargo, es que los significados 
atribuidos a los murales por las figuras marginadas representadas en 
ellos (mujeres, nativos, paganos16) son casi imposibles de reconstruir, 
porque no se han conservado sus testimonios acerca de las pinturas. 
Por esta razón me enfocaré en el estudio de las miradas de la cultura 
dominante sobre las mujeres representadas, es decir, en las miradas 
masculinas (male gaze),17 en su mayoría de hombres blancos, religio-

13.	 Althusser, “Ideology”, p. 170.
14.	 Althusser, “Ideology”, pp. 173-174. La cita en la traducción al inglés dice: “all 

ideology hails or interpellates concrete individuals as concrete subjects”, i. e. toda 
ideología aclama o interpela a individuos concretos como sujetos concretos (tra-
ducción de la autora.) Althusser, “Ideology”, p. 173.

15.	 Para la sociología de las ausencias de Santos véase la introducción, p. 33.
16.	 Aunque la palabra ‘pagano’ tiene hoy día una connotación peyorativa, en este 

texto la estoy usando para designar un tipo de representación e imaginario que los 
cristianos del siglo xvi asociaban con las religiones politeístas mesoamericanas no 
abrahámicas. 

17.	 Para el concepto de mirada masculina (male gaze) véase la introducción, pp. 52-53.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   142 27/1/26   10:48



143ECOS DE MUJER

sos, que expresan los ideales de la sociedad colonial temprana acerca 
de las mujeres y los papeles atribuidos a ellas. Según Susan Kellogg, 
estas miradas tienden a objetivar y reificar a las mujeres.18 Y, aunque 
no podemos reconstruir las opiniones de las mujeres contemporáneas 
sobre las situaciones en las que aparecen en las pinturas, sí podemos 
examinar sus opiniones y actitudes hacia ellas tal y como se represen-
tan en las fuentes contemporáneas. Para reconstruir el llamado ojo de 
la época de Michael Baxandall,19 así como una idea de sociedad, cultu-
ra y religión de la Nueva España durante los siglos xvi y xvii recurriré 
a la literatura especializada.

El presente capítulo se basa principalmente en el estudio de los do-
cumentos inquisitoriales elaborados para y por el Tribunal del Santo 
Oficio en Ciudad de México20 que provienen del siglo xvi y xvii que 
describen casos de mujeres que transgredieron (intencionalmente o 
no) la ortodoxia católica o las normas impuestas por la Iglesia cató-
lica.21 Estas fuentes me servirán de correctivo al analizar las visuales 
y me permitirán reconstruir las historias individuales de las mujeres 
coloniales y su cotidianidad, aunque enfocadas sobre todo en las mu-
jeres blancas, afrodescendientes y mestizas, ya que las mujeres nativas 
estaban excluidas del fuero de la Inquisición desde 1571. 

18.	 Kellogg, Weaving the Past, p. 60.
19.	 Baxandall, Painting, pp. 29-108.
20.	 En la primera fase, la llamada Inquisición monástica (1522-1532), gracias a las 

bulas Alias felices de 1521 y Omnípoda de 1522, en manos de las órdenes mendi-
cantes, primeramente, los franciscanos (Martín de Valencia, Toribio de Benavente 
Motolinía) y desde 1526 los dominicos (Tomás Ortiz, Domingo de Betanzos y 
Vicente de Santa María). En 1535 pasó a manos de los obispos, bajo cuya juris-
dicción permaneció hasta el año 1571, cuando Felipe II estableció el Tribunal del 
Santo Oficio de la Inquisición de la Nueva España (1571-1823). Para la historia 
de la Inquisición en Nueva España, véanse Alberro, Inquisición y sociedad en Mé-
xico, 1571-1700, pp. 17-25, 150-157, 205-208; Chuchiak, The Inquisition in New 
Spain, 1536-1820, esp. pp. 1-54; Greenleaf, La Inquisición en Nueva España. Siglo 
xvi, esp. pp. 16-54, 84-92, 126-184, 188-197; Medina, Historia del tribunal del 
Santo Oficio de la Inquisición en México, pp. 35-54. Entre los años 1535 y 1543, el 
Santo Oficio fue administrado por el primer obispo mexicano Juan de Zumárraga. 
Para este periodo, Buelna Serrano, Indígenas en la Inquisición Apostólica de fray 
Juan de Zumárraga. Para los estudios de caso de algunos procesos con mujeres 
españolas y novohispanas, Giles (ed.), Women in the Inquisition: Spain and the 
New World. 

21.	 Para la Iglesia católica como codificadora del comportamiento sexual, véase La-
vrin, “La sexualidad en el México colonial: un dilema para la Iglesia”.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   143 27/1/26   10:48



144 MONIKA BRENIŠÍNOVÁ

Los documentos inquisitoriales se encuentran en el Archivo Ge-
neral de la Nación (en adelante solo AGN) en la capital mexicana 
y para la orientación e identificación de documentos necesarios he 
trabajado con los índices del archivo y el Catálogo de mujeres del 
ramo Inquisición del Archivo General de la Nación de 2000.22 Los 
documentos inquisitoriales del siglo xvi están escritos en castellano, 
generalmente en escritura procesal y tienen una estructura dada. Los 
casos individuales se componen habitualmente de las siguientes par-
tes: denuncia (la descripción del delito), averiguaciones (la inspección 
del delito), detención, acta de secuestro (el registro de las pertenen-
cias de la acusada) y confiscación, acusación y defensa, confesión y 
sentencia.23 Sin embargo, debido al estado de conservación del ex-
pediente, la situación patrimonial de la entrevistada, transcripciones 
posteriores, etc., no siempre todas las partes están presentes. Es inte-
resante que algunos pasajes están subrayados para mejor orientación 
del lector en el caso e indicar la importancia que el escritor concedía 
al contenido.

No obstante, al trabajar con las fuentes inquisitoriales hay que te-
ner en cuenta que proporcionan, en cierta medida, una visión de la 
vida de las mujeres y sus roles mediada por agentes masculinos (padres 
calificadores, escribanos, secretarios, archiveros, etc.) y registrada para 
los ojos y oídos masculinos (autoridades representadas en inquisido-
res y oidores). En otras palabras, este tipo de documentos es producto 
de la sociedad colonial y sus esfuerzos por normalizar y disciplinar el 
comportamiento de las mujeres según sus ideales y normas, por tanto 
reflejan más las actitudes y valores de la sociedad dominante que la 
realidad y el mundo interior de las mujeres. 

Las miradas contemporáneas nos transmitirán la literatura religiosa 
como doctrinas y confesionarios (Juan Bautista, Alonso de Molina o 

22.	 El catálogo ha sido muy útil para la orientación en el fondo inquisitorial del AGN, 
aunque dada la complejidad de documentos archivísticos a veces contienen errores 
paleográficos, como por ejemplo en los topónimos (Huamantla en vez de Tlalma-
nalco, p. ej.) y expedientes, entre otros. Rodríguez Delgado (coord.), Catálogo de 
mujeres del ramo Inquisición del Archivo General de la Nación. Los documentos 
inquisitoriales están organizados en tomos, disponibles en forma de microfilmes, 
y varían en cuanto a tipo de escritura, legibilidad o foliación. Si el tomo no está 
foliado, me refiero solo al número total de folios.

23.	 Para la estructura de las fuentes y los procesos inquisitoriales, véase Chuchiak, 
The Inquisition, esp. pp. 34-49. 

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   144 27/1/26   10:48



145ECOS DE MUJER

Juan de la Anunciación) y crónicas (Jerónimo de Mendieta) que pro-
vienen de las plumas de hombres blancos y privilegiados y, por tanto, 
nos habla más del mundo y los valores de las élites que del mundo y 
las actitudes de la gente corriente, y no tanto de la población nativa. 
Este mundo nos lo transmiten las llamadas obras protoetnográficas 
(Bernardino de Sahagún, Diego Durán), que, sin embargo, no esta-
ban motivadas por el conocimiento de etnias y culturas extranjeras, 
sino más bien por el esfuerzo de su evangelización, posteriormente 
catolización, y, desde el punto de vista actual, se tienden a juzgar no 
solo como etnocéntricas, sino hasta como misóginas y racistas como 
resaltan por ejemplo Delia Selene de Dios Vallejo y Guadalupe Pieza 
Martínez.24

Confrontación con las pinturas murales

En las páginas que vienen analizaré las pinturas murales que decoran 
la arquitectura conventual novohispana del siglo xvi del centro de 
México y representan a las mujeres. Concretamente, me enfocaré en 
dos ciclos iconográficos casi idénticos de tres exconventos: el agusti-
no de San Nicolás de Tolentino en Actopan y antigua capilla abier-
ta en Santa María Xoxoteco, Hidalgo; posteriormente situaremos la 
mirada en una pintura mural del antiguo convento dominico de San 
Juan Bautista en Tetela del Volcán, Morelos, y, finalmente, en el que 
fuera convento agustino de los Santos Reyes Magos en Huatlatlauca, 
Puebla.25

Para empezar, veamos dos ciclos iconográficos que se encuentran 
en el estado de Hidalgo: primero, en el exconvento agustino de San 
Nicolás Tolentino en Actopan;26 y, segundo, en la iglesia de la Purísima 

24.	 Dios Vallejo y Pieza Martínez, “Una mirada a las mujeres de los pueblos origina-
rios: mayas y mexicas”, pp. 39-40.

25.	 He visitado Actopan y Santa María Xoxoteco dos veces durante mi estancia de 
investigación en 2010 y 2013. Los exconventos de Tetela del Volcán y Huatlatlauca 
los visité en 2013.

26.	 El convento agustino de Actopan fue fundado en 1548, como indica la fecha escri-
ta en la pared de una de las celdas conventuales. Según Kubler, la construcción del 
convento fue realizada entre los años 1550-1570; véase Kubler, Arquitectura mexi-
cana del siglo xvi, esp. pp. 109, 178, 612, 620. Para la construcción y descripción 
del edificio, véase además Mac Gregor, Actopan, p. 13; McAndrew, The Open-Air 

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   145 27/1/26   10:48



146 MONIKA BRENIŠÍNOVÁ

Concepción en Santa María Xoxoteco, antigua visita del exconvento 
agustino de los Santos Reyes en Metztitlan.27 Se trata de ciclos icono-
gráficos casi idénticos con motivos escatológicos (Juicio Final), Ciclo 
de la Creación y del Infierno con cinco pinturas de género. Las pintu-
ras murales son polícromas, enmarcadas por una gruesa línea negra y 
grutescos.28 Fueron encomendados por la orden agustina. De acuerdo 
con la tradición, los frailes Andrés de Mata29 y Martín de Asebeido 
fueron los que iniciaron la construcción del convento y los caciques 
nativos Juan Mica Actopa y Pedro Izcuicuitlapilco, sus mecenas.30 Sin 
embargo, su relación con las pinturas de la capilla abierta no es conoci-
da. No obstante, según Santiago Sebastián es muy probable que hayan 
sido elaboradas por un grupo de pintores nativos en la década de 1580, 
tras la construcción del convento, como sugiere una carta escrita por 
Vasco de Quiroga a Alonso de la Vera Cruz, provincial de la orden, 
al cual da las gracias por haberle mandado los pintores nativos desde 
México.31

Churches of Sixteenth-Century Mexico: Atrios, Posas, Open Chapels, and Other 
Studies, pp. 220, 267, 228, 283, 479-482; Fernández, Catálogo de construcciones 
religiosas del estado de Hidalgo formado por la Comisión de inventarios de la 
primera zona, 1929-1932, pp. 35-46; Espinosa Spínola, Arquitectura, pp. 91 y 115. 

27.	 Las pinturas murales de la iglesia de la Purísima Concepción en Santa María 
Xoxoteco fueron descubiertas en 1974 durante las obras de renovación del templo 
por el arquitecto Juan Benito Artigas Hernández; véase Artigas, La piel de la ar-
quitectura. Murales de Santa María Xoxoteco, pp. 28-29.

28.	 Para la descripción y análisis de ciclos iconográficos de Actopan y Xoxote-
co, véase Artigas, La piel, pp. 55-66; Ballesteros García, La pintura mural del 
Convento de Actopán, esp. pp. 34-82; Estrada de Gerlero, “Los temas escato-
lógicos en la pintura mural novohispana del siglo xvi”, esp. pp. 77-81; Estrada 
de Gerlero, “La pintura mural durante el virreinato”, pp. 1, 10; Kubler, Arqui-
tectura, pp. 443, 458, 461, 463-465; Sebastián, “El arte iberoamericano del siglo 
xvi. Santo Domingo, Méjico, Colombia, Venezuela y Ecuador”, pp. 185-187, 
199; Vergara Hernández, El Infierno en la pintura mural agustina del siglo xvi, 
Actopan y Xoxoteco en el Estado de Hidalgo. Para la descripción de las pin-
turas murales y su análisis en el contexto del teatro evangelizador, Schuessler, 
Foundational Arts: Mural Painting and Missionary Theater in New Spain, esp. 
124-158. 

29.	 “Edificó el padre los dos insignes conventos de Atocpan, y Itzmiquilpan, que por 
solo esto merecía ser eterna su fama”, Grijalva, Crónica de la Orden de N.P.S. 
Agustín en las provincias de la Nueva España: en cuatro edades, desde el año de 
1533 hasta el de 1592, fol. 140v.

30.	 Sebastián, “El arte”, p. 184.
31.	 Sebastián, “El arte”, p. 188.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   146 27/1/26   10:48



147ECOS DE MUJER

Los programas iconográficos de Actopan y Santa María Xoxoteco son 
casi iguales, siendo el elemento dominante del programa el Juicio Final 
plasmado en la pared testera con el cual culmina. Al Juicio Final sigue el 
Ciclo de la Creación, con escenas del Antiguo y el Nuevo Testamento (in-
cluido el Génesis y el Apocalipsis de San Juan). Las paredes laterales se de-
coran con escenas del Infierno. Ambos programas iconográficos difieren 
solo en detalles. El de Actopan es más extenso, dividido en tres registros 
horizontales y contiene más escenas (Juicio Final, Creación de Eva, Caída 
de los Ángeles, Tentación de Adán y Eva en el Árbol del conocimiento, Ex-
pulsión de los Abuelos del Paraíso, Trabajo de Adán y Eva, Cuatro Jinetes 
del Apocalipsis, Arca de Noé, Caída de Babilonia y Purgatorio), mientras 
que el de Xoxoteco está dividido solamente en dos y contiene menos es-
cenas (Juicio Final, Creación de Eva, Tentación de Adán y Eva, Expulsión 
del Paraíso).

El programa iconográfico de Actopan y Santa María Xoxoteco re-
presenta a las mujeres varias veces. Primero, dentro del ciclo de seis 
pinturas de género (Gula, Ira, Idolatría, Lujuria, Avaricia)32 y, segun-

32.	 Según Estrada de Gerlero (“Los temas”, esp. p. 83) se trata del ciclo que re-
presenta las diferentes tentaciones de los pecados capitales. Estrada de Gerlero 

Fig. 20. Vista de la capilla abierta, siglo xvi, exconvento agustino de San 
Nicolás, Actopan, Hidalgo. Foto: archivo personal de Monika Brenišínová.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   147 27/1/26   10:48



148 MONIKA BRENIŠÍNOVÁ

do, como ánimas-ejemplos en el Infierno. Empecemos nuestro análi-
sis con la pintura de Lujuria que aparece tanto en Actopan, como en 
Xoxoteco, donde se ha conservado en mejores condiciones.33

En la escena de la Lujuria aparecen dos parejas de novios o recién 
casados. Mientras que la pareja española constituye el tema central de 
la pintura, representada en primer plano y en el centro del cuadro, la 
pareja nativa es secundaria, situada en segundo plano, al fondo, detrás 
de la pareja central. A su vez, la pareja nativa delimita la composición, 
ya que está ubicada al borde de la pintura: el novio nativo a la derecha 
del hombre español y su novia a la izquierda de la mujer española. 
Ambos novios nativos tienen demonios susurrándoles al oído.

Desde la perspectiva de la doctrina cristiana el matrimonio consti-
tuye uno de los siete sacramentos y diez mandamientos que posibilita 
al hombre realizar la vocación del amor (junto al celibato) sin caer 
en pecado mortal.34 No es baladí que la representación corresponda 
literalmente a las palabras del Confesionario de Molina, según el cual 

llamó a las escenas: “La idolatría”, “El adulterio”, “La embriaguez” y dos veces 
“Triunfo demoníaco”. Artigas (La piel, pp. 55-66) consideró estas escenas de gé-
nero referidas a los pecados mortales y las denominó: “los bebedores del pulque 
(la gula)”, “los azotes”, “la escena inferior de los azotes”, “los sacrificios”, “el 
matrimonio (la lujuria)”, “escena costumbrista casi borrada (la avaricia)”. Ba-
llesteros (La pintura, esp. pp. 58-80) asociaba las escenas con los pecados y las 
nombró: “El pecado de idolatría”, “El pecado de adulterio”, “El pecado de em-
briaguez”, “El pecado de ira”. Según Vergara Hernández (El infierno, pp. 158-
198), son representaciones de pecados mortales relacionados con el modo de vida 
nahua y otomí; usa las siguientes denominaciones: “La idolatría”, “La lujuria o el 
adulterio”, “La embriaguez”, “El maltrato necesario” (que no es pecado según el 
autor), “El robo o la avaricia”; véase también Vergara Hernández, “Representa-
ciones de pecados y castigos en la pintura mural agustina del siglo xvi”. Jackson 
relaciona estas pinturas con los pecados contemporáneos, sin embargo, no usa 
ningunos títulos fijos; véase su Conflict and Conversion in Sixteenth Century 
Central Mexico: The Augustinian War on and Beyond the Chichimeca Frontier, 
esp. pp. 93-96, 97-102.

33.	 Para la descripción y el análisis de esta escena iconográfica véase algunos de mis 
trabajos anteriores, por ejemplo en “Tejiendo identidades: mujeres nativas en los 
murales de las misiones agustinas de Actopan y Santa María Xoxoteco del siglo 
xvi”, he tratado estas escenas a través de un análisis literario y visual usando los 
conceptos de temas y formulaciones de Albert Lord.

34.	 Acerca de los desposorios y el matrimonio cristiano, véase el capítulo “Aquí se 
trata de cómo han de ser preguntados de algunas cosas, los que se quieren casar 
por la Santa Iglesia”, en Molina, Confesionario, esp. fols. 45r-58r. Además, Anun-
ciación, Doctrina, pp. 167-174; Juan Bautista, Confesionario en lengua mexicana y 
castellana, fols. 48v-51.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   148 27/1/26   10:48



149ECOS DE MUJER

el matrimonio es un don de nuestro señor que sirve para la salvación, 
para que el hombre se libre por su mujer, cuando el demonio lo tiente 
y viceversa.35

Como recuerda repetidamente Alonso de Molina en su Confesionario 
(fols. 58r y 72r), los desposados debían llevar sus mejores galas a la cere-
monia nupcial, que debían estar limpias. Si eran pobres y no podían per-
mitirse ropa bonita, Molina les aconsejaba que la pidieran prestada: “que 
tu ropa y vestidos estén limpios, de manera que ninguna cosa sea sucia, 
[…], y si fueres muy pobre, pide prestada alguna ropa”.

35.	 “Pues os ayuntad en uno nuestro señor, para que os salvéis, porque tú que eres 
varón te librarás por tu mujer, y descansará con ella tu corazón, y tu carne, cuando 
el demonio te tentare de alguna tentación de lujuria, y de la misma manera, tú que 
eres mujer, te libraras por tu marido, cuando fueres tentada”, Molina, Confesiona-
rio, fol. 54r.

Fig. 21. Anónimo, Lujuria, pintura mural policromada, siglo xvi, iglesia 
de la Purísima Concepción, Xoxoteco, Hidalgo. Foto: archivo personal de 

Monika Brenišínová.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   149 27/1/26   10:48



150 MONIKA BRENIŠÍNOVÁ

A primera vista, podemos ver que las personas representadas están 
diferenciadas según su género, su apariencia física y, generalmente, por 
la vestimenta y el peinado, además de estar jerarquizadas por sus ges-
tos, su posición dentro de la composición del cuadro y la distribución 
de las figuras. El hecho de que la pareja española esté tomada de las 
manos simboliza el matrimonio y la fuerza de su alianza, y su localiza-
ción en primer plano y en el centro del cuadro implica que es un tema 
central que debe servir como exemplum. Así, esta pareja de casados se 
presenta como un modelo a seguir no solo para la pareja nativa repre-
sentada en el cuadro, sino también para sus espectadores nativos.

Las relaciones de género se manifiestan también en la organización 
del espacio. En la tradición occidental, los templos se organizaban en 
relación con los puntos cardinales y su significado. Generalmente, el 
presbiterio solía estar orientado hacia el este, la portada hacia el oeste, 
y la nave de la iglesia se dividía en el lado del evangelio y el lado de la 
epístola. Mientras que el lado derecho, el de la epístola, estaba reserva-
do a los hombres, el izquierdo, el del evangelio, lo estaba a las mujeres. 
Además, los lados derecho e izquierdo tenían un fuerte significado 
moral y escatológico en la cultura cristiana, ya que el lado derecho 
simbolizaba a los elegidos y el izquierdo, a los réprobos, como atesti-
guan las escenas del Juicio Final en Actopan y Xoxoteco. 

La tradición occidental asociaba a las mujeres en el nivel simbólico 
con el infierno y la condenación eterna y así las construía como moral-
mente débiles y más propensas al pecado. Al contrario, a los hombres 
los relacionaba simbólicamente con el cielo y la elección, les concebía, 
además, como espiritualmente y, a la vez, moralmente fuertes. Esta 
forma de organizar el espacio se repetía también en otros lugares, por 
ejemplo, en los atrios conventuales, donde los habitantes nativos se 
solían agrupar por sexo y edad para ser adoctrinados.36 Como señala 
Susan M. Socolow, lo mismo ocurría en la sociedad mexica, que, junto 
con la progresiva militarización, llegó a asociar a las mujeres con la de-
bilidad y la derrota y a los hombres con la victoria y la fuerza.37 Dado 

36.	 “En cada uno de los cuatro ángulos de este atrio, están otras tantas capillas de las 
cuales sirve la primera para enseñar a las niñas, la segunda a los niños, la tercera a 
las mujeres y la cuarta a los varones”, Esteban J. Palomera, Fray Diego Valadés, 
O.F.M., evangelizador humanista de la Nueva España: el hombre, su época y su 
obra, pp. 421-422.

37.	 Socolow, The Women, pp. 28, 32.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   150 27/1/26   10:48



151ECOS DE MUJER

que los monasterios y atrios siguen a veces sirviendo de calendarios de 
piedra para orientarse en el año agrícola, es probable que los pueblos 
nativos hayan asociado el lado norte con el elemento masculino, la 
fertilidad y la estación lluviosa, a diferencia del lado izquierdo, el cual 
relacionaban con el elemento femenino y la estación seca.38 Así, en 
ambas culturas, el género tenía fuertes connotaciones, mientras que a 
las mujeres se las asociaba con cualidades negativas como la debilidad 
o la derrota, a los hombres se les vinculaba con otras positivas, como 
la fuerza y la victoria.39

38.	 Freidel, Schele y Parker, Maya Cosmos: Three Thousand Years on the Shaman’s 
Path, p. 29; Brenišínová, Del convento al hombre. El significado de la arquitectura 
conventual y su arte en la Nueva España del siglo xvi, (tesis de doctorado), pp. 
99, 103, 105, 173; Brenišínová, “Mural Paintings at Ixmiquilpan. Barbarism and 
Civilisation”, esp. pp. 22-23.

39.	 Compárese también con la connotación de lo femenino en las fuentes jesuitas en 
el capítulo IV, de Markéta Křížová, en este volumen.

Fig. 22. Anónimo, Detalle del Juicio final, pintura mural policromada, siglo 
xvi, exconvento agustino de San Nicolás, Actopan, Hidalgo. Foto: archivo 

personal de Monika Brenišínová.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   151 27/1/26   10:48



152 MONIKA BRENIŠÍNOVÁ

El punto focal de la imagen del Juicio Final constituye el Cristo represen-
tado como Maiestas Domini. Mientras que su mano derecha da la bien-
venida a los bienaventurados, la izquierda rechaza a los réprobos cuyos 
cuerpos arden en las llamas del fuego del infierno representados en la parte 
inferior de la imagen. Cristo está rodeado por la Virgen María junto con 
san Juan Bautista en el papel de intercesores y por los ángeles, que tocan 
trompetas convocando a los resucitados que se levantan de sus tumbas 
para que acudan al juicio. Los muertos resucitados están retratados con 
los atributos de su estatus social, así que reconocemos entre ellos a los 
hombres y mujeres, clérigos y laicos e incluso al rey, según se desprende 
de su corona. En el centro, en la parte inferior de la escena, aparece la 
pareja formada por un ángel y un diablo luchando por una alma humana 
retratada en forma de un cuerpo desnudo. 

El aspecto general junto con la vestimenta de los personajes re-
presentados también atestigua la progresiva hispanización de la po-
blación nativa. Los nativos se fueron adaptando no solo a los ideales 
y normas cristianos, como era el matrimonio y la monogamia, sino 
también a las prácticas de vestir occidentales, como demuestra el pan-
talón del hombre. Aunque los hombres (tilma) y las mujeres (huipil 
y falda) siguieron vistiendo ropas tradicionales, la indumentaria mas-
culina en particular se adaptó parcialmente a las normas occidentales. 
Esta costumbre fue fomentada por los misioneros, quienes no solo 
pretendían que los hombres nativos llevaran pantalones,40 sino que 
también utilizaban la vestimenta como una forma de disciplinar a la 
población indígena e imponer la ideología de género occidental. Des-
de la perspectiva misionera, el uso del pantalón no solo marcaba una 
distinción entre los roles masculinos y femeninos según el modelo 
europeo, sino que también reforzaba la idea de que el hombre debía 
actuar como intermediario entre el mundo de los españoles y, además, 
representar a la mujer en la sociedad. Los misioneros concedían gran 
importancia a la vestimenta, como muestro en mi capítulo sobre el je-
suita Tirsch en este mismo volumen, y como advierte Anna Libánská 
en el segundo, donde trata de la lucha por el pantalón y su simbolismo 
en la construcción de la masculinidad y el patriarcado colonial.41

La diferente vestimenta y posición de españoles y nativos en la 
representación atestigua, además, la división de la sociedad novo-

40.	 Véase p. 283. 
41.	 Véanse pp. 115-117.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   152 27/1/26   10:48



153ECOS DE MUJER

hispana en la república de españoles y la república de indios. Esta 
división legal correspondía a los intereses políticos de la Corona de 
mantener separadas a estas dos poblaciones. Así, mientras que los 
nativos vivían en su mayoría en el campo, pagaban el tributo y pro-
porcionaban a los españoles residentes en las ciudades la subsisten-
cia, los recursos naturales y la mano de obra, los españoles tenían en 
sus manos el poder político-religioso junto con la producción y el 
comercio.42

Esta política correspondía a los esfuerzos de la Corona por redu-
cir y proteger la condición del nativo por las Leyes de Burgos de 1512 
y por las posteriores Leyes Nuevas de Indias de 1542, ya que el tri-
buto representaba un importante recurso financiero para la Corona 
y el establecimiento de la población nativa en reducciones permitía 
a la vez una evangelización más eficaz, como leemos, por ejemplo, 
en la real cédula emitida por el rey Carlos I de España en 1551: “los 
indios sean reducidos a pueblos y no vivan divididos y separados 
por montañas y colinas, desprovistos de todo beneficio espiritual y 
temporal”.43

Así, a diferencia de los primeros años de presencia española en 
América, cuando la Corona apoyaba el mestizaje,44 más tarde trató 
de limitar las relaciones entre los españoles y los nativos (así como 

42.	 Bethell (ed.), Historia de América Latina. 3. América Latina colonial: Econo-
mía, pp. 20, 28-34; Bernal et al., Historia general de México. Versión 2000, pp. 
254-273.

43.	 Citado según Bethell, Historia, p. 29.
44.	 El mestizaje entre la población blanca y no blanca ha sido un fenómeno ca-

racterístico de la colonización de América Latina que es definido y evaluado 
de manera diferente por diferentes autores y autoras. Por ejemplo, Kellogg 
propone la siguiente tipología de relaciones entre la población española y la 
nativa: 1)  relaciones informales, de las que procedían hijos legítimos; 2) ma-
trimonios que servían principalmente para establecer las alianzas y consolidar 
el poder y la influencia políticos; y 3) violaciones que constituían parte inte-
gral de la conquista armada. Aunque las opiniones de las mujeres aborígenes 
sobre estas relaciones se desconocen, los testimonios de crónicas de la época 
(Michele de Cuneo, Diego de Landa o Bartolomé de las Casas) demuestran 
que la violencia contra las mujeres nativas era frecuente. Véase Kellogg, Weav-
ing the Past, pp. 56-60. Para el concepto de mestizaje, véase Amselle, Mestizo 
Logics: Anthropology of Identity in Africa and Elsewhere (Mestizo Spaces Es-
paces Metisses); Duverger, El primer mestizaje: la clave para entender el pasado 
mesoamericano; Gruzinski, The Mestizo Mind: The Intellectual Dynamics of 
Colonization and Globalization. 

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   153 27/1/26   10:48



154 MONIKA BRENIŠÍNOVÁ

las castas mixtas) por temor del mestizaje y sus consecuencias para 
la distribución del poder y la riqueza en la colonia. Por supuesto, en 
realidad, los españoles y los nativos interactuaban, especialmente en 
el ámbito económico, como lo demuestra, por ejemplo, el estudio de 
los testamentos escritos por los nativos, mujeres y hombres, hecho 
por Sarah Cline y Miguel León-Portilla o Susan Kellogg y Matthew 
Restall.45

Este sistema jerárquico racial y de género se reflejaba también en 
las relaciones entre mujeres y hombres. Después de la llegada de los 
españoles, las mujeres nativas tuvieron que someterse a las ideas de la 
sociedad española sobre las relaciones entre los géneros y sus papeles, 
que diferían significativamente de sus tradiciones. Como vemos en 
la representación, los españoles introdujeron en las Américas la fa-
milia nuclear como unidad social básica de la sociedad colonial y los 
hombres y mujeres blancos no solo debían encarnar este modelo, sino 
también servir como referencia normativa para las poblaciones nati-
vas, promoviendo el matrimonio monogámico como ideal civilizato-
rio. Implementar la ideología de género ibérica,46 en la cual los papeles 
de hombres y mujeres estaban claramente divididos —los hombres 
encargados de la seguridad económica y las mujeres dedicadas a la 
reproducción y las tareas domésticas— fue una de las tareas principa-
les del proceso de evangelización y transculturación de la población 
nativa. 

La vida en reclusión ya sea en casa (y más tarde también en los con-
ventos femeninos),47 se convirtió así en el nuevo ideal para las mujeres 
nativas, el imperativo que debían alcanzar todas las mujeres de todas 
las etnias y estratos sociales. Las mujeres nativas deberían desde aquel 
entonces haberse quedado en casa y dedicarse a labores domésticas, 
como leemos en el Confesionario de Molina: “tú que eres varón, más 
que tengas gran cuidado de tu especial oficio y el mismo cuidado va 
de tenerla muger, para ayudar a su marido: porque es obligada aguar-
darle la hacienda, y a estar en casa, y a barrer, lavar, y fregar, a hilar, 

45.	 Cline y León-Portilla (eds.), The Testaments of Culhuacan; Kellogg y Restall, 
Dead Giveaways: Indigenous Testaments of Colonial Mesoamerica and the An-
des, esp. cap. III, pp. 59-85.

46.	 Para la ideología de género española, véanse Vieira Powers, Women, cap. V, pp. 
112-141, 156-157; Socolow, The Women, pp. 6-8.

47.	 Muriel de la Torre, “Las indias cacicas en la época virreinal”.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   154 27/1/26   10:48



155ECOS DE MUJER

tejer”.48 Esta costumbre pretendía ayudar a las mujeres a cumplir el 
ideal de pureza y castidad, ya que la virginidad se convirtió en una de 
las condiciones para poder contraer matrimonio y también estaba re-
lacionada con el principio del honor de la familia y sus representantes 
masculinos.49

La necesidad de quedarse en casa con su marido supuso un cam-
bio para las mujeres nativas acostumbradas a vivir en familias extensas 
y hogares multigeneracionales y familiares.50 Además, en el derecho 
español, las mujeres sí eran consideradas personas jurídicas, pero no 
tenían los mismos derechos que los hombres y su capacidad legal era 
restringida en referencia con su estatus y posición social.51 Por esta 
razón era necesario que las mujeres testificasen en mayor número 
como menciona Binková en el primer capítulo52 o que la credibilidad 
de su testimonio estuviese condicionada precisamente por referencia 
al ideal de la mujer recluida en casa dedicándose a las labores domés-
ticas, como evidencian los escritos de la Inquisición. Por ejemplo, en 
el caso contra una tal Isabel López, mestiza de Ciudad de México, de 
edad de 30 años, en 1598, se consta que la testigo “estando cosiendo 
en su casa la costura ordinaria, entro allá una mujer mestiza que se dije 
Isabel Lopez”.53

El caso de Isabel López es interesante también porque fue acusada 
de amancebamiento, es decir, de convivir con su pareja sin casarse, 
y nos muestra que la sociedad colonial era diferente a los ideales re-
presentados y promovidos por las autoridades tanto estatales como 
religiosas. De la frecuencia de estos casos, dejan constancia los casos 
inquisitoriales en contra de este pecado que se suele denominar en los 
documentos inquisitoriales con la frase “mejor estar amancebado/a 

48.	 Molina, Confesionario, fol. 55v; véanse, además, fols. 28r, 29r, 29v.
49.	 Kellogg, Weaving the Past, esp. pp. 71-74, 78-79, 88; Socolow, The Women, esp. 

pp. 6-7, 11, 20, 68, 77, 85, 96, 144. Para el concepto de virginidad en la sociedad 
mexica, véase Vyšný, El derecho en Tenochtitlan, esp. p. 247.

50.	 Kellogg, Weaving the Past, esp. pp. 33-34, 39-40; Socolow, The Women, p. 51. 
Para la definición y tipología de familias mexicas, véase Vyšný, El derecho, pp. 
240-245, 250. 

51.	 Acerca de la situación de la mujer en la legislación española, véase Socolow, The 
Women, pp. 9-10; Kellogg, Weaving the Past, esp. pp. 81-82.

52.	 Véanse pp. 63-96.
53.	 Contra Isabel López, mestiza, por decir que mejor estar amancebada que casa-

da, Ciudad de México, 1598, AGN, Inquisición, vol. 246, exp. 48, fols. 68r-68v, 
aquí 68r.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   155 27/1/26   10:48



156 MONIKA BRENIŠÍNOVÁ

que casado/a”.54 Esta expresión aparece en variaciones diferentes tanto 
en documentos oficiales, como en el lenguaje común como demues-
tran, por ejemplo, las palabras de la propia señora López: “más vale ser 
amancebada que casada”. Isabel, además, apoyó su opinión sobre el 
matrimonio y el sexo extramatrimonial con un elocuente dicho “buey 
suelto bien se lame”,55 que demuestra que esta práctica estaba tan ex-
tendida que pasó a formar parte de los dichos y la sabiduría popular. 
Entre los motivos para vivir en amancebamiento figuran, por ejemplo, 
los conflictos y la violencia entre los cónyuges y la inexistencia de la 
institución del divorcio.

Los documentos inquisitoriales indican que en la sociedad colo-
nial los casos de amancebamiento eran especialmente frecuentes entre 
las castas mixtas. El hecho de que la práctica de la convivencia sin 
contraer matrimonio estaba muy extendida particularmente entre las 
mujeres mixtas, la explica, por ejemplo Karen Vieira Powers, seña-
lando el carácter interseccional de la discriminación de la mujer en la 
sociedad colonial. En la cual las mujeres sufrieron discriminación no 
solo por motivos de género, sino también por causa de raza y etni-

54.	 Contra Ana Caballero, mulata, por decir que “más vale estar bien amancebada 
que mal casada”, Ciudad de México, 1574, AGN, Inquisición, vol. 116, exp. 5, 
fols. 252-266v. (En el Catálogo de mujeres del ramo Inquisición este caso figu-
ra como exp. 6, compárese con Delgado Rodríguez, Catálogo, p. 50.) Además, 
Contra Mariana Cortes, mestiza, natural de la ciudad de Antequera, en Oaxaca, 
por decir que “será mejor estar amancebada que casada”, Tlaxcala, 1598, AGN, 
Inquisición, vol. 186, exp. 5b, fols. 48-51v; Contra Magdalena de la Cruz, vecina 
de la ciudad de los Ángeles y natural de las minas de Guanajuato, por decir que 
“al mal casado mejor le estuviera estar amancebado”, Tlaxcala, 1598, AGN, In-
quisición, vol. 186, exp. 5c, fols. 52-55v; Contra Ana, negra libre, por decir “más 
quiero estar bien amancebada que mal casada”, Inquisición, vol. 239, sin exp., fol. 
168; Denuncia contra sí misma de María de la Paz, esclava de Pedro Ortiz, por 
decir que are mejor estar amancebada que casada, sin lugar, 1599, AGN, Inquisi-
ción, vol. 252, exp. 129, fol. 122; Contra Isabel, mestiza, por decir “más valía estar 
amancebada que no casada”, Ciudad de México, 1601, AGN, Inquisición, vol. 
264, sin exp., fols. 125-126r; Contra Catalina de Cuellar, mujer de Pedro Alonso, 
tabernero, por decir que “quisiera más estar bien amancebada que mal casada”, 
Ciudad de México, 1601, AGN, Inquisición, vol. 265, exp. 1, fols. 20-21r; Contra 
Magdalena […], vecina de Guatemala, por decir a su hijo que estuviere amance-
bado y no se casase, AGN, Inquisición, vol. 265, exp. 1, fol. 162; Contra María de 
Victoria, española, por decir que “mejor estar amancebados por que se pudieron 
apartar luego”, Ciudad de México, 1609, AGN, Inquisición, vol. 284, exp. 76, 
fols. 712-713. 

55.	 Contra Isabel López, fol. 68r.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   156 27/1/26   10:48



157ECOS DE MUJER

cidad.56 Por esta razón, las mujeres mestizas, mulatas y negras solían 
entrar en las relaciones extramatrimoniales con los hombres españo-
les casados con la esperanza de elevar su estatus social y mantener a 
sus hijos.57 Al mismo tiempo, hay que decir que en España también 
se dieron casos de amancebamiento con relativa frecuencia y por ra-
zones similares (salvo las raciales), es decir, entre la gente pobre o de 
diferente estatus sociales.58

Estas mujeres vivían frecuentemente en las periferias de las ciuda-
des españolas al margen de la sociedad colonial (lo que correspondía 
a la posición liminal de estas mujeres que vivían en pecado y no per-
tenecían a ninguna de las dos repúblicas coloniales), y se ganaban la 
vida dedicándose a las artesanías, los servicios o al pequeño comercio, 
muy frecuentemente regentando tabernas, vendiendo comida corrida 
y/o alcohol y rentando habitaciones. Como la mulata Ana Caballero, 
acusada de amancebamiento y encarcelada en 1574, que poseía “una 
tienda de taverna donde ella vende la birria”.59

Aunque nos encontramos con casos de amancebamiento en casi 
toda la sociedad novohispana, es decir, no solamente entre las castas 
mixtas, sino también entre los nativos y españoles,60 entre la población 
española era más frecuente el delito de bigamia.61 La vida en ultramar, 

56.	 Para los conceptos de raza y etnicidad, su construcción y uso en América Latina, 
véase Wade, Race and Ethnicity in Latin America, pp. 4-23. Para la jerarquía racial 
en Nueva España y el fenómeno de limpieza de sangre, Martínez, Genealogical 
Fictions: Limpieza de Sangre, Religion and Gender in Colonial Mexico, pp. 42-60.

57.	 Vieira Powers, Women, pp. 55, 113, 128, 194-195.
58.	 Socolow, The Women, pp. 78-79.
59.	 Contra Ana Caballero, fol. 258r.
60.	 Para los casos de amancebamiento en la sociedad colonial y otra literatura, véa-

se Socolow, The Women, pp. 77-78; Vieira Powers, Women, pp. 127-133. Según 
Nora Jaffary, en la Arquidiócesis de México, tanto los españoles como los nativos 
practicaban la endogamia, es decir, que preferían casarse entre ellos, mientras que 
las castas mixtas preferían las relaciones y los matrimonios mixtos, véase Jaffary, 
“Incest, Sexual Virtue and Social Mobility in Late Colonial Mexico”.

61.	 Aunque entre los casos de bigamia encontramos también a mestizos y mulatos, la 
mayoría de los casos en el siglo xvi la representan los españoles. Todo el volumen 
22 está dedicado a casos de matrimonios múltiples. De estos, seis se refieren a 
mujeres y seis a hombres (un caso aparece tres veces). Véanse, por ejemplo: Contra 
Inés Hernández, natural de Sevilla, por casada dos veces, Ciudad de México, 1536, 
AGN, Inquisición, vol. 22, exp. 3, fols. 14-30; Contra Isabel Muñoz, por casada 
dos veces, 1536, AGN, Inquisición, vol. 22, exp. 4, fols. 31-40; Contra Ana Pérez, 
natural de Zamora en los reinos de Castilla, se denunció espontáneamente de ser 

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   157 27/1/26   10:48



158 MONIKA BRENIŠÍNOVÁ

junto con el ambiente anónimo de las ciudades españolas, posibilitaba 
a las mujeres y hombres españoles y criollos resolver sus problemas 
matrimoniales simplemente, por ejemplo, trasladándose de una ciudad 
a otra y volviéndose a casar. Debido a que los casos de bigamia re-
presentaban un mal ejemplo para la población nativa, la Corona trató 
desde la segunda mitad del siglo xvi de impedir la penetración de am-
bas repúblicas y de mantener separados a los españoles y a los nativos, 
como mencionamos más arriba. 

Las fuentes inquisitoriales, además, parecen indicar que, si bien en 
las primeras décadas de la presencia europea en Nueva España el nú-
mero de mujeres y hombres que contrajeron matrimonio dos veces fue 
aproximadamente igual, más tarde predominaron los hombres. Esto 
coincide con la consolidación de la sociedad colonial en la segunda 
mitad del siglo xvi, cuando las mujeres españolas y criollas comenza-

dos veces casada, 1536, AGN, Inquisición, vol. 22, exp. 7, fols. 135-137; Contra 
Juana Pérez, portuguesa, por casada dos veces, AGN, Inquisición, vol. 22, exp. 
9, fols. 139-140; Contra Beatriz González, por casada dos veces, 1538, AGN, In-
quisición, vol. 22, exp. 12, 28 fols.; Contra Juana Vázquez, por casada dos veces, 
1538, AGN, Inquisición, vol. 22, exp. 13, 42 fols. Igualmente, el volumen 23 se 
dedica enteramente a casos de bigamia, de los siete casos, tres conciernen a muje-
res: Contra Leonor Pérez por casada dos veces, Ciudad de México, 1538, AGN, 
Inquisición, vol. 23, exp. 2, fol. 10; Contra Ana González, por casada dos veces, 
Ciudad de México, 1553, AGN, Inquisición, vol. 23, exp. 3, fols. 11-18; Contra 
Elena Núñez, por casada dos veces, Ciudad de México, 1554, AGN, Inquisición, 
vol. 23, exp. 7, fols. 49-68. Todo el tomo 134 trata de casos de bigamia. A las 
mujeres se refieren 4 de los 12 casos: Contra Catalina Ruiz por haberse casado 
con Francisco Nájera siendo casada con Sebastián Ruiz, 1572, AGN, Inquisición, 
vol. 134, exp. 1, fol. 1; Contra Beatriz Ramírez, mulata, por casada dos veces, 
Ciudad de México, 1574, AGN, Inquisición, vol. 134, exp. 3, 24 fols.; Contra 
Inés de Espinosa, por dos veces casada, la segunda información ser viuda, aunque 
falsa, Ciudad de México, Huehuetlan, 1580, AGN, Inquisición, vol. 134, exp. 7, 
14 fols.; Contra Petronila Pérez, mujer de Luis de Medina Sastre, natural de La 
Habana y residente en las minas Taxco, por dos veces casada, Guadalajara, 1581, 
AGN, Inquisición, vol. 134, exp. 10, 51 fols. El tomo 137 se dedica a los procesos 
de doble matrimonio ente 1585 y 1588, de los once casos de bigamia, cuatro tratan 
sobre mujeres: Contra Mariana de los Reyes, mulata libre, residente en la Villa de 
Tuxtla, por casada dos veces, Oaxaca, 1585, AGN, Inquisición, vol. 137, exp. 2, 13 
fols.; Contra María de Villagrán, mestiza, natural de México, por dos veces casada, 
Ciudad México, 1586, AGN, Inquisición, vol. 137, exp. 5, 26 fols.; Contra Lucia 
González, mujer de Juan de Pantoja, herrero, vecino de la Ciudad de los Ángeles, 
por casada dos veces, Puebla, Obispado de Tlaxcala, 1587, AGN, Inquisición, vol. 
137, exp. 8, 10 fols.; Contra Isabel Muñoz, mestiza, por casada dos veces, 1587, 
AGN, Inquisición, vol. 137, exp. 10, 23 fols.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   158 27/1/26   10:48



159ECOS DE MUJER

ron a enfrentar mayores restricciones en su movilidad y autonomía, lo 
que redujo las oportunidades de trasladarse a casarse por segunda vez.

Como hemos visto, la autoridad secular y eclesiástica solían inter-
venir en los asuntos de convivencia de hombres y mujeres con obje-
tivos claros, entre ellos, en particular, asegurar el flujo constante de 
tributo, el crecimiento poblacional o la redistribución de tierras y pro-
piedades en manos de los españoles como mencionaré abajo. Según el 
Confesionario de Molina un marido tiene que amar a su mujer, ayu-
darla en sus trabajos y necesidades y en el tributo,62 que en el sistema 
colonial recaía en gran medida sobre las mujeres nativas.63 El objetivo 
principal del matrimonio era entonces (excepto la salvación) económi-
co y procreativo. Según la doctrina cristiana la procreación no debía 
evitarse por ningún motivo, aunque las personas fueran demasiado 
pobres para ocuparse de sus niños.64

Sin embargo, la cuestión es hasta qué medida la gente, y especial-
mente las mujeres, se identificaban con la moral y las normas cris-
tianas. Mientras que algunas mujeres interiorizaban la ideología de 
género patriarcal basada en la doctrina del pecado original hasta tal 
punto que probablemente creían de verdad que solo las mujeres eran 
responsables del comportamiento sexual de hombres y mujeres, como 
queda ilustrado, por ejemplo, en el caso de una tal Ana de Agüita de 
Ciudad de México en 1600, según la cual, “en el acto carnal pecaba 
solo la mujer y no el hombre”.65 Otras se opusieron y se rebelaron 
contra la vigilancia de las instituciones y de la sociedad novohispa-
nas al interpretar la moral y las normas cristianas a su manera. Resis-
tiéndose, por ejemplo, a mantener relaciones sexuales exclusivamente 
dentro de la institución del matrimonio como ilustra el caso de una tal 
María Canedo, viuda y vecina de Tlalmanalco, en la jurisdicción de 
Chalco, que fue en 1598 denunciada y acusada por su conocido Luis 
Castellano, vecino de la capital, de haberle seducido al visitar este su 

62.	 “Amas y quieres bien a tu mujer, y ayudas la en sus trabajos y necesidades, y en el 
tributo”, Molina, Confesionario, fol. 29v.

63.	 Véase la nota previa.
64.	 “Por ventura tú y la mujer legítima que tienes, habéis ambos impedido la pro-

creación de los hijos por ser pobres, y necesitados o por algún enojo, o por otra 
cualquiera ocasión”, Molina, Confesionario, fol. 29v.

65.	 Contra Ana de Agüita, por decir “que en el acto carnal pecaba solo la mujer y no 
el hombre”, Ciudad de México, 1600, AGN, Inquisición, vol. 262, exp. 2, fols. 
26-31r.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   159 27/1/26   10:48



160 MONIKA BRENIŠÍNOVÁ

tienda. En su caso leemos varias veces la frase que la simple fornica-
ción no era pecado.66

Las mujeres nativas aparecen en los murales de Actopan y Santa 
María Xoxoteco también como almas, especialmente en las pinturas 
del Infierno que decoran los muros testeros de la capilla abierta de 
Actopan, así como de la pequeña iglesia en Xoxoteco. Entre ellas, 
aparece una mujer nativa, cuya figura ha sido identificada, de acuer-
do con Víctor Manuel Ballesteros García, Jaime Lara o Michael Karl 
Schuessler, como Lucía,67 un personaje del auto de El Juicio Final que 
fue escrito entre 1531-1533 por fray Andrés de Olmos. 

66.	 Contra María Canedo, viuda y vecina de Tlalmanalco, por decir que no es pecado 
la simple fornicación, Ciudad de México, Tlalmanalco, 1598, AGN, Inquisición 
248, exp. 51, fol. 53v.

67.	 Ballesteros García, La pintura, pp. 79, 94; Lara, Christian Texts for Aztecs: Art and 
Liturgy in Colonial Mexico, p. 115; Lara, City, Temple, Stage: Eschatological Ar-
chitecture and Liturgical Theatrics in New Spain, p. 75; Schuessler, Foundational 
Arts, pp. 135-157.

Fig. 23. Anónimo, Lucía en el Infierno, pintura mural policromada, siglo 
xvi, exconvento agustino de San Nicolás, Actopan, Hidalgo. Foto: archivo 

personal de Monika Brenišínová.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   160 27/1/26   10:48



161ECOS DE MUJER

Esta joven, que ha sido identificada por varios estudiosos como la figura 
de la protagonista nativa Lucía de la obra de teatro evangelizador El Juicio 
Final de la primera mitad del siglo xvi, atribuida al misionero franciscano 
Andrés de Olmos, aparece representada un total de tres veces en Actopan, 
en un temazcal de fuego, sentada en un banco de metal incandescente y 
con el cuerpo de una serpiente enroscada alrededor de su cuerpo desnudo.

Lucía está representada, en uno de los tres casos, como una mujer 
desnuda con una serpiente alrededor de su cuerpo. En la iconografía 
cristiana, se trata de una representación del pecado mortal en forma de 
lujuria, como se puede ver, por ejemplo, en la pintura mural de Juan de 
Borgoña del Juicio Final en la catedral de Toledo en España. Tal repre-
sentación contempla el cuerpo femenino a través de la mirada mascu-
lina que combina el cuerpo y la sexualidad femeninos con la lascivia, el 
pecado mortal de lujuria y, por ende, la amenaza de la muerte eterna.68 
Lucía representa un exemplum,69 cuyo fin es disuadir a las mujeres 
nativas de la vida soltera y/o el adulterio e instruirlas que el matrimo-
nio no solo es un ideal cristiano, sino también la única forma de vida 
aceptable para una mujer nativa y soltera. Por ejemplo, según María 
Rodríguez-Shadow y Lilia Campos Rodríguez, se trata de un cambio 
importante porque, aunque el matrimonio era un ideal para los mexi-
cas, veían la sexualidad femenina como algo natural. Además, existían 
formas de vida sexual prematrimonial y quizá también de divorcio.70

La mirada masculina dominante que asocia el cuerpo de la mujer 
nativa y joven con el pecado y la condenación eterna pretende des-
pertar la vergüenza en las mujeres, conducir a la interiorización de la 
moral y los valores cristianos y, en última instancia, trasladar la res-
ponsabilidad del comportamiento y las transgresiones sexuales del 
hombre a la mujer. Resulta que Lucía está representada como una se-
gunda Eva y su representación alude a la doctrina católica del pecado 

68.	 Para el pecado de lujuria, véanse Anunciación, Doctrina, p. 185; Bautista, Confe-
sionario, fol. 55v; Molina, Confesionario, fols. 32r, 54r, 80v-81v.

69.	 Las obras literarias de la Edad Moderna tenían frecuentemente un carácter pres-
criptivo, compárese con los capítulos de este libro de Anna Libánská, Lillyam 
Rosalba González Espinosa o Markéta Křížová.

70.	 Kellogg, Weaving the Past, p. 73. Para la vida sexual de los mexicas, véase Rodrí-
guez Valdés, La mujer azteca, pp. 133-173; Rodríguez-Shadow y Campos Ro-
dríguez, “Concepciones sobre las sexualidades de las mujeres entre los aztecas”; 
Vyšný, El derecho, pp. 233, 245, 247, 250-253.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   161 27/1/26   10:48



162 MONIKA BRENIŠÍNOVÁ

original que aparece plasmada tanto en Actopan, como en Xoxoteco, 
así como en Huatlatlauca como veremos más adelante. Según ella, to-
das las mujeres están construidas como seres creados del hombre, eso 
quiere decir imperfectas, débiles y propensas al pecado y, por ende, 
responsables de la caída de la humanidad. Si nos fiamos de la obra 
del misionero franciscano Bernardino de Sahagún, cuya obra en doce 
volúmenes Códice florentino es la mayor fuente de información sobre 
la vida de los mexicas, igualmente en la sociedad mexica las mujeres 
eran las principales responsables de los delitos sexuales. Por ejemplo, 
la categoría de adulterio se basaba en la relación entre una mujer casa-
da y otro hombre, y no al revés, como leemos en el Confesionario de 
Molina: “ni cometáis adulterios teniendo parte con la que es casada”.71

El Juicio Final del pintor francés Juan de Borgoña (c. 1470-1536) represen-
ta a Cristo como juez y al tribunal de los apóstoles sentados en el cielo. A 
la siniestra de Cristo, en la parte inferior de la pintura, están representados 
los pecadores condenados a la residencia eterna en el infierno, como in-
dican la boca del Leviatán y las llamas ardientes. Algunos pecadores re-
presentan los siete pecados capitales, como indican las filacterias sobre 
ellos. Obsérvese la figura femenina designada como Lujuria y representa-
da como una mujer joven cuya desnudez solo queda oculta por las llamas.

71.	 Molina, Confesionario, fol. 54r. Para el adulterio y su conceptualización en la socie-
dad europea cristiana, véase, además Molina, Confesionario, fols. 11v, 64r, 34v, 64v. 
Para la concepción del adulterio llamado tetlaximaliztli en la sociedad mexica, véase 
Sahagún, Códice florentino, libro I, fols. 10r y 27v; libro VIII, fol. 28r. Para más 
literatura y contextualización, véase Lavrin, “La sexualidad”, p. 59; Socolow, The 
Women, p. 21; Vieira Powers, Women, pp. 28, 31; Vyšný, El derecho, pp. 232, 250.

Fig. 24. Juan de Borgoña, Juicio Final, pintura mural policromada, 1509-
1511, sala capitular de la catedral de Santa María, Toledo, España. Fuente: 
https://es.m.wikipedia.org/wiki/Archivo:Sala_Capitular_Juicio_Final.jpg.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   162 27/1/26   10:48

https://es.m.wikipedia.org/wiki/Archivo:Sala_Capitular_Juicio_Final.jpg


163ECOS DE MUJER

Las representaciones de la Tentación de Adán y Eva y de su Expulsión 
explican a los espectadores los conceptos cristianos del peccatum origi-
nale y del libre albedrío al narrar los momentos cruciales de la historia 
de la Salvación. Estos conceptos forman la base de la moral cristiana, sin 
embargo, para los habitantes nativos de Américas eran nuevos y ajenos. 
Los nahuas, por ejemplo, no creían que comportamiento o decisión al-
guna pudiera afectar a su destino tras la muerte, y vinculaban la idea del 
pecado con lo físico, no con lo moral. El primer recuadro narra la historia 
del pecado que Adán y Eva cometieron contra el orden (y, por ende, la 
moral) establecido por Dios, llevando a la humanidad a cargar con una 
pena hereditaria y condenándola a la segunda muerte, simbolizada por las 
fauces del Leviatán. Como el hombre fue expulsado del Paraíso, obtuvo, 
en consecuencia de ello, la posibilidad de elegir entre lo bueno y lo malo 
(el problema de la teodicea), fue dotado por su propia voluntad y capaci-
dad de tomar sus decisiones, por lo que podía influir en su destino tras a 
muerte. Esto significa que toda la humanidad estaba —desde el punto de 
vista católico— condenada al pecado y la muerte eterna a causa del pecado 
original de Adán y Eva y que la salvación era posible solo dentro de la 
Iglesia católica.

La representación de la mujer nativa Lucía está relacionada tam-
bién con la representación de deidades femeninas nativas que apare-
cen en la boca del Leviatán en forma de figuras mitológicas híbridas 
cristiano-nahuas. El propósito de estas pinturas, que hacen referen-
cia a la diosa femenina prehispánica híbrida con los atributos de Ci-

Fig. 25. Anónimo, Tentación de Adán y Eva en el árbol del conocimiento y la 
Expulsión de los Abuelos del Paraíso, pintura mural policromada, siglo xvi, 
exconvento agustiniano de San Nicolás, Actopan, Hidalgo. Foto: archivo 

personal de Monika Brenišínová.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   163 27/1/26   10:48



164 MONIKA BRENIŠÍNOVÁ

huacoatl y Coatlicue72 a través de atributos en forma de collar de 
corazones y palmas y un tocado con un par de serpientes, sataniza 
no solo a las deidades precolombinas en general, sino a las deidades 
femeninas en particular. Aunque tradicionalmente las mujeres na-
huas ocupaban cargos religiosos al igual que los hombres, esta op-
ción les fue arrebatada tras la llegada de los españoles.73 El panteón 
mexica asociaba a las deidades femeninas generalmente con la tierra, 
la fertilidad y el ciclo de creación y extinción; en el cristianismo, 
este simbolismo se asocia principalmente con el acto redentor de 
Jesucristo, conmemorado en el santo sacramento de la Eucaristía. 
La Iglesia católica, cuya jerarquía secular está representada exclusi-
vamente por hombres, se ha apropiado así de un ámbito tradicional-
mente asociado en muchas culturas a lo femenino, a las divinidades 
femeninas, que dota a las mujeres de autoridad y poder. Se impone 
así un régimen colonial andrógino y heteronormativo que margi-
naliza a las mujeres y las expulsa fuera de la esfera pública hacia el 
ámbito doméstico.

En la siguiente escena, habitualmente denominada Gula, vemos a 
una pareja nativa, reconocible por su indumentaria tradicional, dán-
dose el gusto de beber el pulque servido por una sirviente nativa. El 
pulque es una bebida alcohólica que se elabora al fermentar el jugo 
del maguey y en Mesoamérica tiene una tradición milenaria. Indepen-
dientemente de que esta escena represente una costumbre cotidiana de 
la élite nativa al tomar pulque, la embriaguez y/o el pecado cristiano 
de la gula, da testimonio también sobre las relaciones contemporáneas 
entre los cónyuges nativos.

72.	 Estrada de Gerlero identificó esta figura fragmentaria representada a escala mo-
numental como la figura masculina de Lucifer, p. 82. Para las diosas Cihuacoatl y 
Coatlicue, véase Códice florentino, libro I, fols. 2v, 3r, 15, 30v, 36r, libro II, fols. 
4r, 24v, 80v, 111v, libro III, 1r-1v, 2r, 3r, libro VI, fols. 138r-138v, 151r-152v, 156v, 
165r, libro VIII, 2v, 3r, 6r, 12r, 54r, libro XI, 263r; Durán, Historia de las Indias de 
Nueva-España y islas de Tierra Firme, vol. I, pp. IX, 205, 271, 274, 277; vol. II, pp. 
100, 126, 165, 171, 174-177, 204, 208, 280. 

73.	 En los templos mexicas había sacerdotisas de jerarquía inferior llamadas ci-
huatlamatlazque y superior, cihuacaucuiltin, que cuidaban de los edificios 
religiosos, dirigían las ceremonias religiosas y formaban a otras sacerdotisas; 
véase Kellogg, Weaving the Past, pp. 22, 26-27; Socolow, The Women, pp. 
27-28.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   164 27/1/26   10:48



165ECOS DE MUJER

Representar al diablo como mujer no es tan extraño como podría parecer 
a primera vista. Aunque en la civilización europea cristiana solemos estar 
acostumbrados a imaginar a los demonios y al gobernante del infierno, 
Lucifer, con atributos masculinos, en el libro 8, fol. 6r del Códice floren-
tino leemos: “Y en tiempo de éste, el Diablo, que en figura de mujer an-
daba y aparecía de día y de noche, y se llamaba Cihuacoatl, […]”. Como 
puede verse, el señor del infierno podía tomar forma femenina y así está 
representado en Santa María Xoxoteco, donde luce atributos de la diosa 
prehispánica Cihuacoatl, la mujer serpiente, recolectora de almas y, a la 
vez, de Coatlicue, creadora de la vida y madre de los dioses, pues su cuello 
está adornado con un collar de corazones y manos humanas, y su cabeza 
con una corona de un par de serpientes entrelazadas. Tal representación 
híbrida sirve para la satanización de las deidades femeninas anteriores al 
contacto y para desacreditar el rol de las mujeres en la esfera religiosa. 
Además, el atributo de la diosa Cihuacoatl-Coatlicue, la serpiente, tiene 
una fuerte connotación negativa en el catolicismo, ya que se asocia a la 
doctrina del pecado original, que vemos representada en los murales.

Fig. 26. Anónimo, El señor del infierno en el atavío de Cihuacoatl- 
Coatlicue, pintura mural policromada, siglo xvi, iglesia de la Purísima 

Concepción, Santa María Xoxoteco, Hidalgo. Foto: archivo personal de 
Monika Brenišínová.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   165 27/1/26   10:48



166 MONIKA BRENIŠÍNOVÁ

Aunque la siguiente cita del libro 10, fol. 128r del Códice florentino suge-
riría lo contrario: “También agujeraban los magueyes para que manase la 
miel para beber o para hacer pulque, o emborrachándose cada día, o visi-

Fig. 27. Anónimo, Gula, pintura mural policromada, siglo xvi, iglesia de la 
Purísima Concepción, Santa María Xoxoteco, Hidalgo. Foto: archivo 

personal de Monika Brenišínová.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   166 27/1/26   10:48



167ECOS DE MUJER

tando las bodegas de los taberneros, y todo esto era el pasatiempo dellos”, 
al menos en la sociedad mexica el consumo de pulque estaba regulado 
y asociado principalmente a celebraciones y ceremonias religiosas. Esta 
representación aparece tanto en Xoxoteco, como en Actopan. En ambas, 
las mujeres están arrodilladas, mientras que su compañero masculino está 
sentado sobre una estera, lo que sugiere la posición social diferente de 
ambos géneros.

La rica vestimenta decorada con bordados indica que la pareja era 
de alto estatus social, como sugiere además la presencia de la criada 
que les sirve el pulque, y el ecacehuaztli, abanico de rica plumería, 
símbolo de riqueza.74 Ambos aparecen sentados, pero mientras la mu-
jer se arrodilla, el hombre se sienta en una estera, lo que sugiere una 
posición social más elevada, representada del mismo modo como que 
en el Códice Mendoza de 1541.75 Así, aunque la pareja comparta la 
misma actividad, la posición de sus cuerpos subraya la diferencia de 
roles y jerarquía entre ellos. Aunque las relaciones entre mujeres y 
hombres en la sociedad mesoamericana se solían basar en el principio 
del paralelismo y la complementariedad, esto no significaba la igual-
dad de géneros.76

Aunque tradicionalmente autores como Juan Benito Artigas o Ele-
na Isabel Estrada de Gerlero han asociado esta escena con la tentación 
al pecado cristiano de la gula,77 es posible que represente más bien una 
ceremonia nupcial precolombina tal como aparece, por ejemplo, en el 
Códice Mendoza78 y destaque el significado redentor del matrimonio 
eclesiástico (así como la única alternativa para contraer legalmente ma-
trimonio en el régimen colonial), representado en el muro opuesto. En 
ese caso, la escena se referiría al pecado de lujuria simbolizado por la 

74.	 Ecacehuaztli, en nahuatl, “mosqueador”, esto es, “propiamente abanico para ha-
cerse ayre”, Gran Diccionario Náhuatl. Para sus representaciones véase Códice, 
libro II, fols. 20v, 106v, libro III, 33v, libro IV, 19v, libro VIII, 30r, 41r, 28r, libro 
IX, 7r, 30v, 32v, 58v, 62v, 62r, 56v, 66r, libro XI, 230v; The Codex Mendoza: fac-
simile, fols. 66r, 67r, 68r.

75.	 The Codex, fol. 61r.
76.	 Kellogg, “Aztec Women in Early Colonial Courts: Structure and Strategy in a 

Legal Context”, pp. 31-34; “Indigenous Testaments”, p. 47; Kellogg, Weaving the 
Past, esp. cap. pp. 15-21, 34, 36; Socolow, The Women, p. 24; Vyšný, El derecho, 
p. 249.

77.	 Véase la nota 32.
78.	 Véase la nota 75.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   167 27/1/26   10:48



168 MONIKA BRENIŠÍNOVÁ

voluntad de consumar el matrimonio fuera del marco eclesiástico, por 
ejemplo, dentro del matrimonio acordado entre los macehuales por el 
cacique.79

Pero volvamos al significado que tradicionalmente se ha asociado 
a esta escena. La Iglesia católica relacionaba la embriaguez con el pe-
cado mortal de la gula, como vemos, por ejemplo, en la obra Tratado 
sobre los siete pecados mortales (1551-1552) del misionero franciscano 
Andrés de Olmos, donde leemos: “como si hubiese tomado la hierba, 
semilla de ricino, u hongos, […]; lo que dice lo dice el pulque como 
si estuviera loco”. Y más adelante: “Mucha comida y pulque […] au-
mentan el peso de vicio en el cuerpo”.80

Mientras que en la sociedad precolombina el consumo de alcohol 
estaba asociado a las ceremonias y fiestas sagradas y como tal esta-
ba regulado por las costumbres socio-religiosas, después de la llegada 
de los españoles y la desintegración del mundo nativo tradicional, el 
consumo de alcohol entre los nativos se extendió fuera del contexto 
religioso y se convirtió en un grave problema social. Por esta razón, 
las autoridades cívicas y eclesiásticas empezaron a regular el consumo 
del pulque, ya fuera por sermón o licencias.81

Sin embargo, no solo los nativos tenían problemas con el alcohol. 
Al contrario, los casos denunciados en la Inquisición demuestran que 
era un problema extendido en la sociedad novohispana del que no se 
libraron ni las mujeres blancas ni las mestizas. Como ilustra, por ejem-
plo, un caso de un mestizo de Puebla Martín López, quien, en 1598, 

79.	 Molina, Confesionario, esp. fols. 43r, 44v-45r.
80.	 Olmos, Tratado sobre los siete pecados mortales, p. 169. Olmos se refiere al 

consumo de pulque u hongos además en las páginas 41, 115, 253. Para la des-
cripción de las tradiciones y costumbres relacionadas con el pulque y sus repre-
sentaciones, véase Códice, esp. libro I, 11v, 22v, 40r, libro II, 103r, 105r, 106r, y 
libro X, 11v, 99v, 144r, 107r, 128r; Durán, Historia, vol. II, pp. 72, 138, 237-241, 
291-292, Mendieta, ed. Joaquín García Icazbalceta, Historia eclesiástica indiana; 
obra escrita a fines del siglo xvi, cap. 30, pp. 138-140. Para el pecado de gula y 
la borrachera, véase Anunciación, Doctrina christiana muy cumplida: donde se 
contiene la exposicion de todo lo necessario para doctrinar alos Yndios, y admi-
nistralles los Sanctos Sacramentos, p. 187; Molina, Confesionario, fols. 28r, 44r, 
64v, 82r.

81.	 Burkhart, The Slippery Earth: Nahua-Christian Moral Dialogue in 16th-Century 
Mexico, pp. 131, 157, 160; Corcuera de Mencera, El fraile, el indio y el pulque: 
evangelización y embriaguez en la Nueva España (1523-1548); Kellogg, Weaving 
the Past, pp. 54-65. 

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   168 27/1/26   10:48



169ECOS DE MUJER

denunció a los oficiales de la Inquisición que una señora asistía a las 
bodas solo para poder emborracharse.82

Antes de la llegada de los españoles, los mesoamericanos habían 
utilizado en el contexto sociorreligioso no solo alcohol, sino tam-
bién diversas plantas psicotrópicas y hongos con el fin de intoxicar-
se, tener visiones y poder comunicarse con el mundo de los dioses.83 
De hecho, el consumo de peyote y otras hierbas de origen aborigen, 
que está atestiguado en los archivos de la Inquisición, se difundió 
tanto en el siglo xvi y xvii que la Inquisición novohispana se vio 
obligada de promulgar edictos particulares en contra de este tipo de 
prácticas como testimonia, por ejemplo, el edicto de fe de 1620 “Por 
cuanto al uso de la Hierba o Raíz llamada Peyote”.84 De hecho, la 
práctica de consumir plantas y hongos psicotrópicos en el contexto 
ceremonial y curativo ha sobrevivido hasta nuestros días, por ejem-
plo, en Huautla de Jiménez, Oaxaca. Estas plantas se utilizaban tam-
bién para la magia amorosa, entre otras cosas, que se practicaba en 
toda la sociedad novohispana en todos los niveles y castas y donde 
un nativo y/o una nativa servía casi siempre de intermediario con las 
hierbas y otras plantas alucinógenas,85 en parte porque los nativos 
eran vistos por los españoles como más cercanos a la naturaleza y 
estaban exentos de la jurisdicción de la Inquisición, como advierte 
Solange Alberro.86

82.	 Martín López, mestizo de Puebla, por decir que una señora había entrado a unas 
bodas por emborracharse, 1598, AGN, Inquisición, vol. 247, exp. 23.

83.	 Entre las etnias que han consumido hongos alucinógenos en rituales religiosos 
hay que mencionar a mixtecos, mazatecos, nahuas, otomíes, tarascos y mayas. 
La antigüedad de esta costumbre se evidencia, por ejemplo, por las figurillas de 
hongos mayas y viene descrita y plasmada, por ejemplo, en el Códice florentino; 
véase Códice, libro X, fols. 24v, 34r, 34v, 51v, 64v, 122v, libro XI, fols. 131r, 132v, 
132r, 142v, libro XII, fol. 27r. Burkhart, The Slippery Earth, pp. 74, 88, 131-132, 
140, 161-162, 165, 167-168, 176; López Austin, Cuerpo humano e ideología: las 
concepciones de los antiguos Nahuas I-II, esp. pp. 280, 292, 294-295, 327, 349, 380, 
407-408, 411, 438-439, 453-455, 461. 

84.	 Edicto de fe de 1620 “Por quanto al vfo de la Yerba o Raiz llamada Peyote”, 
AGN, Inquisición, vol. 289, exp. 12. Para más información véase Alberro, In-
quisición, esp. pp. 65, 74, 318, 321-322; Chuchiak, The Inquisition, doc. 8, pp. 
113-114; Guerrero Galván y Chuchiak, Los edictos de fe del Santo Oficio de la 
Inquisición de la Nueva España: estudio preliminar y corpus facsimilar, p. 202.

85.	 Contra María Hernández, por tomar peyote para saber de un hurto, Ciudad de 
México, 1599, AGN, Inquisición, vol. 252, exp. 127, fols. 206-207.

86.	 Alberro, Inquisición, esp. p. 321.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   169 27/1/26   10:48



170 MONIKA BRENIŠÍNOVÁ

Antes de la llegada de los españoles, las mujeres podían celebrar 
ceremonias religiosas y ocupar cargos religiosos. Sin embargo, para 
el régimen colonial basado en la ideología de género patriarcal esto 
era inaceptable y, por lo tanto, a las mujeres se les negaban las funcio-
nes religiosas oficiales. A pesar de esta estricta actitud de las autori-
dades, las mujeres conseguían mantener su influencia en el ámbito de 
la religión, al trabajar con las plantas medicinales como herbolarias, 
curanderas, parteras, etc.87 En general, sin embargo, esta práctica era 
desalentada por la Iglesia católica, porque tales actividades eran una 
fuente de autonomía, poder y autoridad que tradicionalmente estaban 
reservados a los hombres y, por lo tanto, estas mujeres eran perse-
guidas por ser consideradas supersticiosas, hechiceras y brujas.88 (Por 
cierto, especialmente en los pueblos, los sacerdotes también cultiva-
ban hierbas, y estas mujeres eran competencia para ellos.) Los abortos 
a través de pociones fueron especialmente perseguidos.89

Acabamos de ver y analizar dos cuadros (Lujuria y Gula) que plas-
man a las mujeres, aunque siempre en compañía de un hombre. En 
las tres escenas restantes (Avaricia, Ira e Idolatría) se las omite por 
completo. Lo que nos muestra que el ambiente social de la sociedad 
colonial temprana estaba marcado por el género, y las mujeres estaban 
restringidas (al menos en el imaginario de los patronos de las pinturas) 
a la esfera privada y excluidas de la pública, en nuestro caso particular, 
desde el ámbito de la propiedad, la violencia y la religión y/o se les 
asociaba con ciertos pecados más que a los hombres, y viceversa. 

En la escena de Avaricia aparece un nativo junto a lo que probable-
mente sea un cofre lleno de riquezas. El hecho de que la escena repre-
sente solo al hombre sugiere que las mujeres estaban excluidas de la 
administración de la propiedad, al menos en un nivel simbólico e ideal. 
En la tradición occidental el derecho hereditario y de propiedad esta-
ban relacionados con la institución del matrimonio y con el concepto 
de hijos legítimos e ilegítimos.90 Aunque las mujeres españolas podían 

87.	 Kellogg, Weaving the Past, p. 80.
88.	 Al fenómeno de brujería se dedica también el capítulo II de Anna Libánská.
89.	 “Diste a alguna mujer preñada bebedizos para la hacer mover, y para que muriese 

la criatura”, “Bebiste algunos bebedizos para te hacer estéril y sin fruto, y para no 
poder más engendrar”, Molina, Confesionario, fols. 31v, 31r. 

90.	 Para el pecado de avaricia y concepto de hijos legítimos, véase Anunciación, Doc-
trina, pp. 182-185; Bautista, Confesionario, fols. 55r-55v; Molina, Confesionario, 

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   170 27/1/26   10:48



171ECOS DE MUJER

heredar y legar bienes, no se las consideraba plenamente responsables 
ante la lay, como hemos visto más arriba; por ello, sus bienes solían ser 
administrados por un varón que actuaba como cabeza de familia —el 
marido, el padre o el hermano—. 

Desgraciadamente, la última de la serie de las escenas de género está dete-
riorada en la parte media, razón por la cual es difícil descifrar e interpretar 
el recuadro. No obstante, en el centro reconocemos muy probablemente 
un cofre abierto, lleno de ducados de oro, que está rodeado por un indíge-
na y tres demonios que lo están tentando al pecado mortal de la avaricia. 

fols. 60v, 79v-80v. Sobre el concepto de ilegitimad en Hispanoamérica colonial, 
véase Twinam, “Honor, sexualidad e ilegitimidad en la Hispanoamérica colonial”.

Fig. 28. Anónimo, Avaricia, pintura mural policromada, siglo xvi, iglesia 
de la Purísima Concepción, Santa María Xoxoteco, Hidalgo. Foto: archivo 

personal de Monika Brenišínová.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   171 27/1/26   10:48



172 MONIKA BRENIŠÍNOVÁ

Sin embargo, también puede referirse a la costumbre española de dar a la 
novia las arras como símbolo de garantía del matrimonio y la obligación 
del hombre de ocuparse económicamente del hogar como leemos en el fol. 
55v del Confesionario de Molina: “porque el oficio del varón es, trabajar 
fuertemente, para adquirir lo necesario a su […] propio sustento y el de 
su mujer, […]”.

En cuanto a la posición de la mujer en la sociedad mexica, las opi-
niones varían de una autora a otra.91 Por ejemplo, según Kellogg, las 
mujeres poseían y heredaban propiedades y tierras.92 Tras la llegada de 
los españoles la posición de las mujeres nativas en la sociedad colonial 
se fue debilitando y la propiedad de la tierra y de los bienes muebles 
pasó gradualmente a los hombres, de modo que, después de 1650, las 
mujeres nativas ya no poseían casi ninguna propiedad como demues-
tran, por ejemplo, los testamentos93 y los litigios sobre la propiedad, 
que atestiguan la creciente incertidumbre de las mujeres nativas en 
cuanto a sus derechos de propiedad y herencia tras la instalación del 
régimen colonial y las costumbres españolas.94

91.	 Por ejemplo, de acuerdo con Kellogg (Weaving the Past, pp. 22-30), las mujeres 
mexicas ocupaban puestos de autoridad, tanto políticos, como religiosos y goza-
ban de amplios derechos hereditarios y de propiedad véase Kellogg. Al contrario, 
según Patricia Galeana (“Historia comparada de las mujeres en las Américas”, 
p. 7), la mujer en la sociedad mexica tenía un estatus de segunda clase y no par-
ticipaba en la vida pública, ni política ni religiosa, y ello a pesar de la cosmología 
dual, inherente a las sociedades mesoamericanas Galeana. También Dios Vallejo 
y Pieza Martínez (“Una mirada”, pp. 35-78, esp. 36, 54) concuerdan en que las 
mujeres en las sociedades nativas tenían un papel secundario y dependiente. Para 
la concepción legal del concepto de la persona en el derecho nahua, véase Vyšný, 
El derecho, pp. 228-240. 

92.	 En la sociedad mexica, las mujeres solían heredar parte de la casa y de las tierras 
de sus madres para su subsistencia. Pero, con la instalación del poder colonial, 
las nativas heredaban la casa, mientras que la propiedad de los campos y de las 
tierras empezó a pasar a los hombres, por lo que el número de mujeres pro-
pietarias de tierras disminuía con el tiempo; véase Kellogg, Weaving the Past, 
pp. 28, 52. 

93.	 Sobre los cambios de la institución del matrimonio, el derecho hereditario y el 
concepto de los hijos legítimos entre la población nativa del centro de México des-
pués de la llegada de los españoles, véase Cline, “Fray Alonso de Molina’s Model 
Testament and Antecedents to Indigenous Wills in Spanish America”; Kellogg, 
“Indigenous Testaments of Early Colonial Mexico City: Testifying to Gender 
Differences”; Vyšný, El derecho, pp. 238, 241, 245-246, 248-249, 252-253.

94.	 Kellogg, “Indigenous Testaments”, pp. 48, 50; Socolow, The Women, pp. 9, 22-23, 
44, 49; Vieira Powers, Women, pp. 88-92, 178-179.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   172 27/1/26   10:48



173ECOS DE MUJER

Este mural —que se encuentra escondido en una pequeña iglesia doctri-
nera de la región cundiboyacense colombiana—, representa a una caci-

Fig. 29. Anónimo, Cacica indígena de Sutatausa, pintura mural, siglo xvii, 
iglesia doctrinera de San Juan Bautista, Sutatausa. Colombia. Foto: archivo 

personal de Monika Brenišínová.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   173 27/1/26   10:48



174 MONIKA BRENIŠÍNOVÁ

que nativa, ataviada con ropajes tradicionales, retratada como donante 
y patrona de la iglesia. Este tipo de representaciones está reservado en 
la civilización europea cristiana a las figuras prominentes y nos habla 
de una fuerte posición social y económica de las mujeres indígenas en 
Nueva Granada del siglo xvii. Además, nos muestra que la posición de 
las mujeres nativas variaba y, a pesar de los esfuerzos de someterlas a la 
ideología de género europea-cristiana, en algunas regiones las mujeres 
guardaban un fuerte estatus social, por ejemplo, como mediadoras entre 
la comunidad indígena y las autoridades coloniales españolas como ve-
mos aquí.

En el periodo colonial se produjo el declive del estatus social y 
del poder de las mujeres nativas en general, mientras que la impor-
tancia del matrimonio y la posición y autoridad del hombre, padre o 
marido creció, como confirman los tribunales, donde las mujeres ha-
bían estado cada vez más representadas por hombres.95 (Aunque había 
excepciones, como demuestran, por ejemplo, los casos de las cacicas 
nativas.) Además, de acuerdo con Kellogg, la llegada de los españoles 
supuso no solamente la pérdida de estatus social, sino también de la 
autoridad política y religiosa. Además, trajo más trabajos a las muje-
res nativas, ya que la responsabilidad de pagar el tributo recaía sobre 
las mujeres y se trataba de una sociedad en la que los hombres solían 
trabajar fuera de hogar.96

De acuerdo con los principios del concepto de interseccionali-
dad, el régimen y la ideología de género coloniales eran especialmente 
perjudiciales para las mujeres no blancas que formaban la base de la 
pirámide de la sociedad novohispana. Dado que los beneficios se dis-
tribuían asimétricamente de acuerdo con la posición de personas en la 
jerarquía social y de género, en cuya cima se encontraban los hombres 
españoles, las mujeres afrodescendientes fueron quienes menos se be-
neficiaron del sistema lo menos posible, lo que dificultaba su identi-
ficación con la ideología imperante y la interiorización de sus normas 

95.	 Kellogg, “Indigenous Testaments”, p. 45, 53; Socolow, The Women, pp. 49-50; 
Vieira Powers, Women, pp. 178-179. Véase también la nota anterior.

96.	 Según Kellogg, las mujeres nativas trabajaban más después de la llegada de los 
españoles por tres razones principales. Primero, por razones demográficas y por 
el declive de la población nativa en el siglo xvi, segundo, por el aumento constan-
te de tributos y, tercero, por el surgimiento de nuevos empleos. Véanse Kellogg, 
Weaving the Past, pp. 63-71, 81; Socolow, The Women, pp. 46-48.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   174 27/1/26   10:48



175ECOS DE MUJER

y valores. Entre las más afectadas estaban las mujeres esclavizadas y 
libres de origen africano, quienes, en ocasiones, resistieron esta situa-
ción de opresión. Un ejemplo de ello es el caso de Teresa, una mujer 
negra ladina, residente en Texmelucan, ocurrido en 1601. Durante la 
investigación, la acusada habló varias veces de manera vulgar sobre la 
propia Inquisición y el rey español, llegando a proclamar “que todos 
los oficiales, inquisidores y el Rey español besasen a su ano y allá en 
el culo, lo que dijo dos Veces con mucha desvergüenza”.97 Su desafío 
verbal no solo transgredía los códigos de respeto impuestos por el or-
den colonial, sino que también ejemplificaba la mirada de oposición de 
la que habla Bell Hooks: una resistencia activa mientras era investiga-
da por las autoridades.98

Otra escena en la que se omite a las mujeres es la de la Ira, en la 
que vemos a un español de pie con el traje típico de la época sujetando 
por el pelo de la cabeza a un nativo que aparece arrodillado frente a 
él. El mismo gesto se observa tanto en la tradición occidental como 
en la mesoamericana y expresa un acto de poder y de sometimiento 
que representa al hombre español como patrón y guardián del orden 
público, que está autorizado por el sistema colonial ideológico a usar 
la violencia para vigilar y pacificar a los nativos, que se muestran, por 
su posición y por el gesto paternalista y condescendiente del español, 
infantilizados. 

El hecho de que no se vean mujeres en esta escena implica que, al 
menos simbólica e ideológicamente, han sido excluidas del proceso 
disciplinario a través de la violencia pública. A pesar de ello, la violen-
cia formaba parte integral de la vida de todas las mujeres. Las mujeres, 
nativas, europeas y negras participaron en los combates de conquista99 
y la violencia contra las mujeres por parte de los hombres (y también 
al revés) era parte integral de la vida cotidiana.100

97.	 Contra Teresa, negra ladina, que reside en la venta de Texmelucan, por hablar mal 
de dios y los inquisidores, Ciudad de México, 1601, AGN, Inquisición, vol. 255, 
exp. 5, fols. 169-173r, aquí 171v.

98.	 Para el concepto de mirada de oposición de Hooks, véase la introducción, 
pp. 55.

99.	 Véase, por ejemplo, el caso de la guerra entre Tenochtitlan y Tlatelolco en 1473: 
Kellogg, Weaving the Past, pp. 24, 28-27; Socolow, The Women, pp. 18, 27-28; 
Vieira Powers, Women, pp. 15, 25-26.

100.	Para la violencia sexualizada contra las mujeres nativas en la sociedad colonial 
véase Kellogg, Weaving the Past, esp. pp. 75-78; Molina, Confesionario, fol. 30v.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   175 27/1/26   10:48



176 MONIKA BRENIŠÍNOVÁ

Esta escena, representada tanto en Santa María Xoxoteco, como en Acto-
pan, consta de dos recuadros preservados en muy mal estado. En el prime-
ro reconocemos a un indio de rodillas y a un español que le sostiene por 

Fig. 30. Anónimo, Ira, pintura mural policromada, siglo xvi, iglesia de la 
Purísima Concepción, Santa María Xoxoteco, Hidalgo. Foto: archivo 

personal de Monika Brenišínová.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   176 27/1/26   10:48



177ECOS DE MUJER

el pelo y le está dando azotes con una maza. En la segunda imagen se une 
a estas dos figuras el diablo, que está luchando por el pobre indio con el 
español. El español representa así el gobierno secular, la ley y el justo cas-
tigo y, como en la escena de la Idolatría, muestra al indio el camino justo 
de la salvación. Sin embargo, también este cuadro propone una segunda 
lectura. Sabemos que los nativos interpretaron la religión católica, sus ri-
tos y costumbres de una manera creativa al incorporar sus propias tradi-
ciones y que, sobre todo en zonas rurales, han sobrevivido muchas de sus 
costumbres prehispánicas relacionadas con la vida sexual y el matrimonio. 
Es posible, por ende, que también esta imagen se relacione al matrimonio 
católico y represente el castigo del nativo que se había resistido a contraer 
nupcias.

Hemos visto que ambas sociedades, la mexica y la española, eran 
patriarcales, sin embargo, parece que el patriarcado ancestral101 era 
menos rígido y más igualitario que el patriarcado colonial impuesto 
por los colonizadores como lo demuestra el hecho de que después de 
la llegada de los españoles y la introducción del sistema de la ideología 
de género ibérica, la situación de la mayoría de las mujeres nativas em-
peoró. Sumado a lo anterior, la organización social autóctona basada 
en el paralelismo y la complementariedad de género se iba descompo-
niendo y los hombres nativos aceptaban poco a poco las costumbres 
y el sistema de valores occidentales, como el concepto de honor mas-
culino relacionado con la necesidad de conservar y defender la pu-
reza de las mujeres y el sistema patriarcal.102 El empeoramiento de la 
relación entre hombres y mujeres nativas también se evidencia en la 
Relación de las cosas de Yucatán (1566) de Diego de Landa, misionero 
franciscano que trabajó entre los mayas y estaba convencido de que 
los españoles representaban un mal ejemplo para los nativos: “Con la 
mesma facilidad dexauan los hombres con hijos á sus mugeres, […], 
y aora que an visto de que los Españoles sobre esso matan á las suyas 
empiezan a maltratarlas y aun á matarlas”.103

Sin embargo, tras la llegada de los españoles, no solo disminuyó 
el estatus social de las mujeres nativas, sino también su autonomía en 

101.	Para los conceptos de patriarcado ancestral y colonial, véase la introducción, p. 43.
102.	Kellogg, Weaving the Past, esp. p. 74. Para el honor femenino en la sociedad de 

América hispana, y especialmente en el México colonial, véase Baena Zapatero, 
“Honor”, pp. 59-86; Lavrin, “La sexualidad”, esp. pp. 73-75; Twinam, “Honor”, 
esp. pp. 131-155. 

103.	Landa, Relaciones de Yucatán, p. 327.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   177 27/1/26   10:48



178 MONIKA BRENIŠÍNOVÁ

materia religiosa, como ilustra la escena de la Idolatría que se encuen-
tra tanto en Santa María Xoxoteco, como en Actopan, aunque esta 
se encuentra en mal estado de conservación. La escena representa un 
teocali pintado a la manera prehispánica en cuyo pico se encuentra 
un templo con un dios prehispánico, es decir, un ídolo pagano des-
de el punto de vista cristiano. Mientras que a la derecha vemos a dos 
nativos en taparrabos con calabazas de botella portátiles y pelo des-
peinado adorando el templo pagano, a la izquierda aparece un nativo, 
probablemente noble según indica su traje, en compañía de un espa-
ñol. Ambos tienen las manos en signo de oración y por encima luce 
el monograma de Cristo IHS. La escena alude claramente al pecado 
de idolatría,104 sin embargo, desde el punto de vista de género, es in-
teresante que se trata de una escena con protagonistas masculinos que 
excluye a las mujeres del ámbito religioso. 

El cuadro representa el pecado de idolatría, el aspecto desolador de los na-
tivos simboliza su barbarismo y paganismo, el color rojizo del interior del 
templo alude a las llamas del infierno católico y, a la vez, a la tradición mesoa-
mericana de decorar las estatuas de dioses con colorantes o sangre, mientras 

104.	Molina, Confesionario, fols. 20r, 51v.

Fig. 31. Anónimo, Idolatría, pintura mural policromada, siglo xvi, iglesia 
de la Purísima Concepción, Santa María Xoxoteco, Hidalgo. Foto: archivo 

personal de Monika Brenišínová.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   178 27/1/26   10:48



179ECOS DE MUJER

que la pareja del nativo noble y español simboliza el papel de las élites en el 
proceso de evangelización y catolización de la población nativa de Américas.

Mientras que antes de la llegada de los españoles, las diosas feme-
ninas ocupaban un lugar significante en el panteón de dioses mexicas 
y las mujeres mantenían cargos religiosos,105 el régimen colonial les 
negó el acceso a la religión que ahora estaba mediada exclusivamente 
por hombres. Esta naturaleza de poder patriarcal que se concentraba 
en manos de los hombres blancos se reproducía también a través de las 
artes y la literatura religiosa. Por ejemplo, los sacerdotes católicos lu-
chaban contra la amistad femenina,106 que se consideraba socialmente 
indeseable, impropia de una mujer virtuosa, puesto que podía desviar-
las al camino del mal y del pecado y amenazar así a toda la sociedad. 

El ideal cristiano para una mujer virtuosa era quedarse en casa con 
su familia, como hemos visto. Las mujeres, por supuesto, siguieron 
haciéndose amigas y formando alianzas formales e informales. Sin em-
bargo, como advierte Caroline Walker Bynum, las vidas de las muje-
res santas que constituían el modelo de una vida femenina ejemplar 
carecían frecuentemente del momento de conversión o transforma-
ción dramática (catarsis) en comparación con las vitaes de los santos 
varones poniendo énfasis en la pasividad de las mujeres.107 En cambio, 
la santidad de las mujeres se representa como un proceso continuo, a 
menudo centrado en la comida y el cuerpo. Mientras que en las socie-
dades del precontacto el poder catalizador y purificador se asociaba 
frecuentemente a divinidades y, por ende, también oficiantes femeni-
nos, en el cristianismo lo asume la Iglesia que concede el perdón a tra-
vés del sacramento de la confesión. Las preguntas confesionales eran 
frecuentemente íntimas. Por ejemplo, los sacerdotes solían preguntar 
detalladamente sobre las prácticas sexuales como la masturbación, el 

105.	Véase la nota 162.
106.	Martin, Mapa de arcanos, y verdades de nuestra catolica religion, comentando el 

catecismo del Padre Geronymo de Ripalda, de la Compañia de Jesus, pp. 247-248. 
La actitud negativa se remonta en el mundo occidental hasta la Antigüedad, por 
ejemplo, en la obra del filósofo Plutarco quien en el capítulo “Deberes del matri-
monio” de Obras morales y de costumbres (Moralia) II (p. 186, sección 19) dice: 
“No conviene que la mujer tenga amigos particulares, sino que disfrute con los de 
su marido juntamente con él”.

107.	Walker Bynum, Holy Feast and Holy Fast: The Religious Significance of Food to 
Medieval Women, pp. 24-25, 285-288, 293.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   179 27/1/26   10:48



180 MONIKA BRENIŠÍNOVÁ

sexo durante la menstruación (estar con su costumbre), el coito (tener 
parte y ayuntamiento, tener débito) vaginal u otro (en el vaso ordena-
do y en alguno otra parte),108 es evidente que muchas mujeres sentían 
vergüenza y se mostraban reacias a confesar. Además, en muchos ca-
sos, los sacerdotes abusaron de esta situación delicada y agredieron 
sexualmente a las mujeres, lo que llevó a muchas de ellas a evitar la 
confesión. Por ejemplo, en 1592, una mujer llamada Isabel de los Ríos, 
de la villa de Amozoc en Puebla, denunció a Francisca de Castilla por 
supuestamente no confesarse y aun así comulgar.109

Que muchas mujeres tuvieran dificultades para someterse a la con-
fesión, una institución de vigilancia, mediada solo por hombres,110 lo 
demuestran los documentos inquisitoriales, donde figuran la vergüen-
za y la reticencia a confiar en un sacerdote varón entre los factores de-
cisivos. Como leemos en el caso de Isabel de Villareal, vecina de Ciu-
dad de México, ocurrido en 1597 y en el que esta “decía, que teniendo 
vergüenza bastaba confesar el pecado a Cristo y no al confesor”.111

La Iglesia vigilaba el cumplimiento de la moral y las normas cris-
tianas no solo a través de la confesión, sino también a través de la 
Inquisición. Para promulgar los pecados y delitos contra la Iglesia y 
la moral católica servían los edictos, que se solían leer en las iglesias 
periódicamente y que instaban a la población a denunciar tales deli-
tos.112 Algunos edictos eran generales, promulgados por la metrópoli, 
y otros, locales, referentes a delitos regionales como hemos visto en 

108.	Véase, por ejemplo, Molina, Confesionario, fol. 35v.
109.	Denuncia de Isabel de los Ríos contra Francisca de Castilla por no decir la verdad en 

la confesión, Amozoc, Puebla, 1592, AGN, Inquisición, vol. 239, sin exp., fol. 212. 
110.	Para la confesión y su percepción por parte de la población nahua en el periodo 

colonial, véase Gruzinski, “Individualización y aculturación. La confesión entre 
los nahuas de México entre los siglos xvi y xvii”.

111.	Los casos concernientes a la confesión están incluidos en el volumen 188, que tra-
ta, ante todo, de procesos por proposiciones heréticas y que comienza en marzo 
de 1597 y termina en noviembre de 1598. Sin embargo, de un total de diez expe-
dientes, solo uno es contra una mujer: contra Isabel de Villareal, mujer de Juan 
Camarillo, vecinos de México, por palabras heréticas, Ciudad de México, 1597, 
AGN, Inquisición, vol. 188, exp. 1, 5 fols.

112.	Según Alberro (Inquisición, pp. 65-66) los edictos de fe se solían leer durante la 
Cuaresma y cada tres años en la capital y las ciudades que tenían más de tres-
cientos vecinos. Los edictos de fe están depositados en el AGN en Instituciones 
Coloniales en los fondos de Edictos de la Inquisición, Inquisición e Indiferente 
Virreinal. Para más información sobre este tipo de documentos, véase Chuchiak, 
Inquisition, pp. 107-121; Guerrero Galván y Chuchiak, Los edictos, esp. pp. 15-26. 

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   180 27/1/26   10:48



181ECOS DE MUJER

el caso del consumo del pulque y plantas psicotrópicas. Sin embargo, 
especialmente en las zonas más remotas, donde el control social no era 
tan fuerte, estos edictos parecen haber tenido poco impacto. Como 
muestra el caso de una Isabel, mujer de Juan Rico, mestizo, hija de un 
cirujano extranjero que había trabajado antes en Manila, que ocurrió 
en 1597 en México. Según el denunciante, Sebastián, de treinta y siete 
años, Isabel había llevado, supuestamente, un vestido de seda y oro, 
incluso el día en que se leyó en la iglesia el edicto contra ello y, ade-
más, repitió la misma conducta al año siguiente.113 Hemos visto que la 
vestimenta pertenecía a uno de los atributos de estatus social más fre-
cuente.114 La seda estaba reservada para las clases altas de la sociedad 
novohispana y su uso se solía prohibir a las negras y las mulatas y/o a 
los conversos, etc.115

La siguiente pintura mural que retrata a las mujeres se localiza en 
el pequeño exconvento agustino de Santa María de los Reyes en Huat-
latlauca, en el estado de Puebla. El convento perteneció originalmente 
a los franciscanos y, según George Kubler, fue construido entre los 
años 1550-1570 y en 1566 pasó a manos de los agustinos.116 La pintura 
—conocida como Triunfo de la Muerte—117 se encuentra en el claustro 
bajo, en la pared norte, a la entrada de la antigua iglesia conventual. 
Fue encomendada por la orden agustina y ejecutada entre los años 

113.	Contra la mujer de Juan Rico por vestir seda siendo hija de reconciliado por 
el santo oficio, Ciudad de México, 1597, AGN, Inquisición, vol. 243, exp. 68, 
fol. 136. Para otros casos véase también: Contra Antonia Machado, por usar tra-
jes de seda siendo hija del relajado por judío, Ciudad de México, 1604, AGN, 
Inquisición, vol. 273, exp. 16, 3 fols.; Memorial de varias mujeres que son hijas 
de reconciliados y visten seda, Guatemala, 1598, AGN, Inquisición, vol. 247, sin 
exp., fols. 30-32.

114.	Sobre la importancia de la ropa para el estatus social, véase Alberro, Inquisición, 
esp. pp. 35, 427; Otte, Cartas privadas de emigrantes a Indias 1540-1616, esp. 
pp. 29-31, 112, 151, 193, 195, 230, 281, 284, 331, 363, 434, 441-442, 443, 576. Com-
párese con el capítulo II de Anna Libánská.

115.	Alberro, Inquisición, esp. pp. 169, 272, 424, 426.
116.	El convento fue construido por la orden franciscana, sin embargo, no se conoce 

más información sobre el mismo. Entre 1566-1569 pasó a manos de la orden de 
los agustinos, bajo cuyo mando fueron realizadas las pinturas murales entre 1570 
y 1580; véase Kubler, Arquitectura, pp. 109, 619; McAndrew, Open-Air, pp. 147, 
468; Reyes-Valerio, Arte, p. 235.

117.	Reyes-Valerio (Arte, p. 462) identifica la pintura como el Juicio Final. José Ale-
jandro Vega Torres (“El tema del triunfo de la muerte en una pintura mural del 
convento agustino de Huatlatlauca”) la titula Mural de la muerte flechadora. 

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   181 27/1/26   10:48



182 MONIKA BRENIŠÍNOVÁ

1570-1580. Está enmarcada por una línea negra y en la parte superior 
por la pintura de lo romano.118

La confesión fue una herramienta vital en el proceso de evangelización y 
catolización de Nueva España, pues sirvió no solo como medio de purifi-

118.	Toussaint, Arte colonial en México, Ciudad de México 1965, pp. 19, 36.

Fig. 32. Anónimo, La confesión, pintura mural blanca y negra, siglo xvi, 
exconvento de Santo Domingo de Guzmán, Tlaquiltenango, Morelos, 

México. Foto: archivo personal de Monika Brenišínová.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   182 27/1/26   10:48



183ECOS DE MUJER

cación espiritual, sino también como método de transformación cultural 
y control social. Para las mujeres y los hombres indígenas, era un aspecto 
significativo de su nueva vida religiosa, que reforzaba los valores cristia-
nos y las normas europeas. La imagen muestra la interacción entre un 
noble indígena vestido de tilma y arrodillado, una postura que sugiere 
humildad, sumisión y aceptación de la nueva fe, de cuya boca salen ranas, 
símbolo de la expulsión de pecados impuros a través del acto de confesión, 
y la imposición de prácticas católicas a través del ritual de la confesión 
mediado por un monje. Destaca la sucesión lineal de las ranas que salen 
de la boca del indígena y que alude a la necesidad en el rito católico de 
confesar sus pecados. Sabemos, que para los nativos, resultó difícil hacer 
el recuento sucesivo y exacto de sus pecados.

En el contexto de la historia de género, este mural también sirvió para co-
municar y reforzar los roles de género dentro del marco de la religión ca-

Fig. 33. Anónimo, El triunfo de la Muerte, pintura mural policromada, siglo 
xvi, exconvento agustino de Santa María de los Reyes, Huatlatlauca, Puebla, 

México. Foto: archivo personal de Monika Brenišínová.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   183 27/1/26   10:48



184 MONIKA BRENIŠÍNOVÁ

tólica y el patriarcado colonial. Las mujeres, a menudo consideradas guías 
morales dentro del hogar y la familia, mantenían el orden moral dentro de 
la casa y, por ende, tenían que inculcar los valores y la moral católicos a sus 
hijos e hijas. Así, las mujeres, en este caso nativas, participaban en la vida 
espiritual de sus comunidades.

En cuanto a la composición, el cuadro se compone de dos rectán-
gulos de casi el mismo tamaño, que juntos tienen la forma de una letra 
L invertida. Mientras que el primer rectángulo (horizontal) representa 
a la sociedad novohispana temprana de forma simplificada, el segundo 
(vertical) muestra a la muerte triunfadora. La sociedad novohispana 
está compuesta por un grupo de mujeres y hombres tanto españoles 
como nativos que están amenazados por la muerte, armada con un 
arco y un carcaj de flechas con un cubo y una pala a sus pies. 

Gracias a la indumentaria y otros atributos del estatus social po-
demos identificar a los personajes representados. De izquierda a dere-
cha, observamos primero a un grupo de hombres y mujeres nativos; 
luego, a los hombres y las mujeres españoles, seguidos por miembros 
de las tres órdenes misioneras119 que participaron en el proceso evan-
gelizador (franciscanos, dominicos y agustinos) y, finalmente, a los 
representantes del clero secular y poder colonial, muy probablemente 
encabezados por el cuarto virrey de Nueva España, Martín Enríquez 
de Almanza (1568-1580) y el papa Pío V (1566-1572) o Gregorio XIII 
(1572-1585), figuras importantes de la recatolización tridentina,120 du-
rante la cual se fortaleció la Inquisición y se buscó limitar los poderes 
de la Iglesia regular en América en favor de la secular.

En cuanto a las mujeres, estas aparecen solo en el extremo derecho 
de la pintura (a la izquierda desde el punto de vista del espectador). En 
primer lugar, observamos a cuatro mujeres blancas vestidas según la 
moda europea de la época llevando sayas blancas con gorgueras y jubo-
nes.121 Están vestidas con un largo manto negro y llevan una cofia que 

119.	Borges, Religiosos en Hispanoamérica, Madrid 1992, p. 66.
120.	Para el proceso de catolización del Nuevo Mundo y recatolización del Viejo, véase 

la introducción, p. 19.
121.	Durante largo tiempo había supuesto que al menos dos de las mujeres en cuestión 

eran monjas, como sugería su sencilla vestimenta en blanco y negro. Sin embargo, 
una revisión de las fotografías de las pinturas reveló que las mujeres vestían ropas 
seculares típicas del ambiente hispanohablante del siglo xvi. Se les ve el pelo, llevan 
vestidos con mangas decoradas y sus escotes y cuellos cubren gorgueras blancas. 

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   184 27/1/26   10:48



185ECOS DE MUJER

les cubre la cabeza; ambos elementos son símbolos de su alto estatus 
social y estado conyugal. Las mujeres están representadas detrás de los 
hombres blancos, reflejando la jerarquía de género. Estos últimos llevan 
ropa blanca (camisas y medias), jubones azules de diferentes tonos, con 
pantalones cortos del mismo color y sombreros negros en la cabeza. Por 
último, notamos a un grupo de mujeres y hombres nativos, lo que refle-
ja no solo la jerarquía de género, sino también la racial. Concretamente, 
aparecen cuatro mujeres reconocibles por sus peinados y trajes con bor-
duras tradicionales y cinco hombres, de los cuales uno lleva tilma y tres 
tienen barbas reconocibles. De lo anterior podemos afirmar con certeza 
que al menos uno de ellos es nativo y tres pueden ser españoles. 

Todas las mujeres representadas son jóvenes y se distinguen por su 
raza y condición social, las cuales se construyen a partir de su vesti-
menta y pueden ser identificadas gracias al contexto histórico. Aun-
que algunas mujeres criollas, mestizas, mulatas e incluso negras podían 
adoptar elementos de la moda europea, las indígenas conservaban el 
traje tradicional; así, el color de piel junto con la indumentaria permite 
identificar a las mujeres blancas, es decir, españolas o criollas, y su po-
sición en la jerarquía social y racial. (Por supuesto que, como señala, 
por ejemplo Socolow, en las ciudades españolas existía una considera-
ble hibridación, y las mujeres vestían elementos de la moda europea, 
autóctona y asiática, como muestran los testamentos.122)

En cuanto a la jerarquía de género y el estatus general de las mujeres 
en la sociedad novohispana, la posición de estas en el cuadro es elo-
cuente. El hecho de que aparezcan al final de la escena indica que, desde 
la perspectiva del patrocinador de las pinturas, formaban parte integral 
de la sociedad novohispana, pero su estatus —en comparación con la 
jerarquía de hombres representada en la parte frontal de la pintura— 
era secundario. La posición más baja en la jerarquía social la ocupan las 
mujeres nativas, que aparecen casi al final, cerrando toda la escena, lo 
que nos permite inferir que la raza y el género conformaban elementos 
esenciales del estatus social. Un último dato revelador, como ya hemos 
observado en Actopan, es que las mujeres casi siempre aparecen repre-
sentadas en compañía de hombres, generalmente sus maridos.

Además, la presente pintura demuestra con claridad que las muje-
res, tanto españolas, como nativas, en general tenían solo una posibili-

122.	Socolow, The Women, pp. 45-46. 

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   185 27/1/26   10:48



186 MONIKA BRENIŠÍNOVÁ

dad en la sociedad colonial si querían cumplir con el ideal de mujer vir-
tuosa: casarse. La única alternativa era entrar en el convento. Y si bien 
es verdad que la vida conventual les otorgaba cierta autonomía y au-
toridad, los escritos inquisitoriales atestiguan que existía también una 
actitud negativa hacia la vida en reclusión entre la población novohis-
pana, como demuestran los delitos que se solían describir con diferen-
tes variaciones de la siguiente frase: mejor estar casado que ser padre o 
monje.123 Cierta resistencia a la vida conventual y sus intríngulis existía 
también en Nueva Granada, como escribe Lillyam Rosalba González 
Espinosa en su capítulo dedicado a Francisca Josefa del Castillo.

La última escena estudiada —que llegó a ser conocida gracias a 
la obra Tetela del Volcán: su historia y su convento (1968) de Carlos 
Martínez Marín como El milagro de la Virgen del Rosario—,124 se en-
cuentra en una de las habitaciones del claustro alto del antes conven-
to dominico de San Juan Bautista en Tetela del Volcán, Morelos. El 
convento fue fundado en 1533 por la orden dominica que empezó su 
construcción en 1563, la cual fue terminada hacia 1580.125 La pintura 
fue encomendada por la citada orden y, según Robert H. Jackson, fue 
ejecutada en el último tercio del siglo xvi.126 La pintura es en blanco y 
negro, se ha conservado solo fragmentariamente, y difiere estilística-
mente del resto de las pinturas murales del convento, que son polícro-
mas y representan los ciclos hagiográfico, mariano y pasional. 

La pintura El milagro de la Virgen del Rosario127 está dividida en 
tres registros horizontales. En el centro de la parte superior aparece el 

123.	Véase, por ejemplo, los siguientes casos: Contra Martín […], México, por decir 
que tenía por mejor estado el del matrimonio que el de los frailes y monjas, AGN, 
Inquisición, vol. 247, exp. 21; Contra Felipa de Reñolosa, mujer de Alonso de An-
gulo, por decir que “es mejor el estado de casada de que el de religiosa”, Ciudad 
de México, 1601, AGN, Inquisición, vol. 261, exp. 9a, 5 fols.

124.	Martínez Marín, Tetela del Volcán: su historia y su convento, pp. 103-108. 
125.	Según Sebastián, el constructor del convento fue Juan de la Cruz, fundador de 

una media docena de conventos en el valle de Amilpas. Kubler, Arquitectura, pp. 
11, 180, 643; Martínez Marín, Tetela, pp. 63-69; Sebastián, “El arte”, pp. 174-175. 
Para la historia de fundaciones dominicas en Tetela y Hueyapan, véase Acuña, 
Relaciones geográficas, México II, pp. 255-272. 

126.	Jackson, “The Miracle of the Virgin of the Rosary Mural at Tetela del Volcán 
(Morelos): Conversion, the Baptismal Controvery, a Dominican Critique of the 
Franciscans, and the Cultural Wars in the Sixteenth Century Mexico”, p. 6.

127.	En cuanto a la descripción y análisis de la pintura existen varias opiniones. Reyes-
Valerio (Arte, p. 279) la describe apoyándose en la obra de Carlos Martínez y

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   186 27/1/26   10:48



187ECOS DE MUJER

crucifijo, a su derecha vemos a la Virgen del Rosario y a su izquierda 
a Jesús Cristo como Maiestas Domini, es decir, Cristo en majestad, el 
soberano del mundo.128 La escena central de la sección media retrata 
el bulto mortuorio de un noble nativo como indican los atributos pre-
hispánicos del poder en forma de la corona de tlatoani xiuhuitzolli, el 
símbolo del gobierno,129 una caja de piedra tepetlacalli130 y un collar de 
jade o turquesa chalchiuhcozcapetlatl,131 de cuya boca emerge un alma 
en forma de cuerpo desnudo, que es atada por el diablo. A la siniestra, 
el difunto está rodeado de mujeres nativas; a la diestra, aparece una 
mujer con una manzana mordisqueada por dos demonios. La escena 
de la parte inferior se introduce a la izquierda por la boca del Leviatán, 
a la que los secuaces de satán arrastran las almas de los réprobos. En el 
centro vemos a un nativo con un parche en los ojos que simboliza la 
ceguera moral y la vida en el pecado,132 que está atado por el demonio, 

destacando los elementos nativos como la caja de piedra tepetlacalli o de paja pet-
lacalli y el abanico hecho con plumería ecacehuaiztli. Autores como Julia Santa 
Cruz Vargas y Enrique Tovar Esquivel —que interpretan la pintura desde la pers-
pectiva de la iconografía del alma y del sacramento de extremaunción— o Jackson 
ponen la pintura en relación con los acontecimientos de Tepetlaoztoc de 1541 
relatados por el dominicano Alonso Franco, durante los cuales un residente murió 
y después de la intercesión del padre y sus rezos a la Virgen del Rosario resucitó 
para poder confesarse. Véanse Franco y Ortega, Segunda Parte de la Historia de la 
Provincia de Santiago de México Orden de Predicadores, pp. 35-36; Jackson, “The 
Virgin of the Rosary at Tetela del Volcán (Morelos), Conversion, The Baptismal 
Controversy, The Dominican Critique of the Franciscans and the Culture Wars 
in Sixteenth Century Central Mexico”; Jackson, “I Visualizing the Miraculous: 
The Virgin of the Rosary Mural at Tetela del Volcán (Morelos)”; Jackson, “The 
Miracle”, pp. 1-29; Jackson y Esparragoza Amador, A Visual Catalogue of Six-
teenth Century Central Mexican Doctrinas, pp. 517-518; Santa Cruz Vargas y To-
var Esquivel, “Los intangibles caminos del alma”, p. 72. Véase también Escalante 
Gonzalbo, “Las nubes y lo nublado en la construcción de lo imaginario sagrado 
en la Nueva España”, p. 140; Lara, Christian Texts for Aztecs: Art and Liturgy in 
Colonial Mexico, p. 148; Sebastián, “El Arte”, pp. 174-175.

128.	Ezequiel 43: 4-6.
129.	Simeón, Diccionario de la lengua náhuatl o mexicana, p. 770. Para la representa-

ción de la corona de turquesa véase, por ejemplo, The Codex, fol. 41r; Sahagún, 
Primeros Memoriales, Norman 1993, fol. 51r.

130.	Molina, Vocabulario en lengua castellana y mexicana, p. 102.
131.	Gran Diccionario.
132.	En la teología católica los sentidos ayudan al hombre a orientarse en el mun-

do, pero también pueden llevar al pecado. Para el sentido de la vista, véase 
Anunciación, Doctrina, pp. 211-212; Molina, Confesionario, cap. II, esp. fols. 
101r-101v.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   187 27/1/26   10:48



188 MONIKA BRENIŠÍNOVÁ

y en el extremo derecho a un par de mujeres nativas amenazadas por 
un otro diablo con un tocado precolombino.

Fig. 34. Anónimo, El milagro de la Virgen del Rosario, pintura mural blanca 
y negra, siglo xvi, exconvento, Tetela del Volcán, México. Foto: archivo 

personal de Monika Brenišínová.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   188 27/1/26   10:48



189ECOS DE MUJER

Esta imagen representa un episodio milagroso atribuido a la Virgen del 
Rosario en el contexto escatológico y también refleja las dinámicas de gé-
nero y el rol de las mujeres en el proceso de evangelización y catolización 
de la población nativa de la Nueva España y la vida religiosa durante la 
época colonial. La imagen nos muestra que las mujeres nativas eran vistas 
como pilares fundamentales para la difusión del catolicismo en sus comu-
nidades. El milagro representado subraya la intercesión divina y el pa-
pel de la Virgen como mediadora, lo cual reforzaba la idea de las mujeres 
como intermediarias espirituales en sus familias y comunidades. Además, 
la veneración de la Virgen del Rosario (muy popular en América Latina 
hasta hoy día) se convirtió en una práctica devocional central que ofrecía a 
las mujeres una figura de empoderamiento y consuelo en un entorno do-
minado por la autoridad masculina tanto en la iglesia como en la sociedad. 

En el nivel didáctico, la pintura representa el milagro de la Virgen 
del Rosario, una advocación dominica, y resalta el poder salvífico de 
la Iglesia católica mediado por los sacramentos, en este caso la extre-
maunción. Y legitima así la presencia del clero regular y su tarea evan-
gelizadora entre las poblaciones nativas de la Nueva España. 

En cuanto al género, comenzamos nuestro análisis con la pareja de 
mujeres nativas que aparecen al lado del difunto en el registro central. 
Estas dos mujeres, que reconocemos por su peinado y vestimenta tra-
dicionales, se pueden referir al pecado de la poliginia, como sugiere 
Jackson en repetidas ocasiones.133 La poliginia antes de la llegada de 
los españoles estaba muy extendida entre la nobleza mesoamericana. 
Para las élites, las uniones poligínicas servían para establecer alianzas 
políticas y consolidar el poder. No obstante, esta práctica se oponía 
directamente a las exigencias de la nueva fe y la institución del matri-
monio monogámico. A pesar de los esfuerzos de la Iglesia novohispa-
na por erradicar esta costumbre, los casos de poliginia entre hombres 
nativos a lo largo del siglo xvi eran relativamente frecuentes.134 Como 

133.	Jackson, “The Miracle”, p. 7.
134.	Sobre los casos de poliginia y bigamia en la sociedad colonial, véase Kellogg, 

Weaving the Past, esp. pp. 72-73. Cline estudió los registros de tributos de More-
los que proponen información única sobre bautismos y matrimonios y, por ende, 
también los casos de poliginia. Según el censo de Cuernavaca, había muchos ho-
gares poligínicos en el México central hasta en las décadas de 1630 y 1640. Véanse 
Cline, The Book of Tributes: Early Sixteenth-Century. Nahuatl Censuses from 
Morelos; Cline, Colonial Culhuacan, 1580-1600: Social History of an Aztec Town. 
Para la monogamia y poliginia en la sociedad tenochca, véase Vyšný, El derecho, 
pp. 246, 253. Sobre las dificultades de erradicar la poliginia y promover el matri-

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   189 27/1/26   10:48



190 MONIKA BRENIŠÍNOVÁ

ejemplo, citemos el caso de un tal Francisco, indio de Coyoacán, quien 
fue acusado en 1538 de haberse casado dos veces, tras lo cual le confis-
caron la mitad de sus bienes como castigo.135

Otra pareja de mujeres nativas vestidas con huipiles y faldas apa-
rece en la parte inferior derecha del fragmento (a la izquierda desde el 
punto de vista del espectador). Ambas lucen peinados e indumentaria 
típicos para las mujeres nahuas y son jóvenes como sugiere el bebé en 
brazos de una de ellas; la otra tiende un abanico de rica plumería, sím-
bolo tradicional mesoamericano de alto estatus social. La representa-
ción sugiere que, al igual como en la sociedad española, también entre 
la mexica, la principal tarea de las mujeres era la procreación. Con la 
diferencia de que, aunque la sociedad nahua era patrilineal, el estatus 
nobiliario —indicado por el abanico— pasaba al hijo tanto por parte 
de padre como de madre. Así que la posición social de mujer en la so-
ciedad mexica reforzaba de manera significativa el estatus del hombre 
y a la mujer la dotaba de autoridad y autonomía.136

Al lado derecho del lecho del difunto y debajo de las dos mu-
jeres nativas aparece otra mujer nativa reconocible gracias al peina-
do femenino tradicional con la manzana en su mano y la serpiente 
envuelta alrededor de su cuerpo. Esta mujer está plasmada de igual 
manera como Lucía en Acopan, representa la segunda Eva y servía 
para presentar a los nativos la doctrina del pecado original. También 
aquí la mujer nativa se construye como lasciva, tal como lo simboliza 
la serpiente, y propensa al pecado, como lo sugieren la manzana y 
los demonios. Por ende, la representación plantea que las mujeres 
nativas son responsables por el pecado de la poligamia (al quitar así la 
culpa del difunto masculino), puesto que, de acuerdo con la doctrina 
cristiana, las mujeres son por su esencia seres débiles, más suscepti-
bles al pecado y, por tanto, responsables de transgresiones sexuales. 
Como leemos en el Confesionario de Molina: “y todos sus amance-
bamientos, ira a pagar […] su mujer al infierno: y la razón es, porque 
le provoco”.137

monio monogámico entre los nativos, por ejemplo, Benavente Motolinía, Histo-
ria, esp. pp. 5, 125-127, 163-165, 221-222.

135.	Contra Francisco, indio de Coyoacán, por casado dos veces, 1538, AGN, Inquisi-
ción, vol. 23, exp. 1, fols. 1-6. 

136.	Kellogg, Weaving the Past, pp. 33, 37-38, 70; Socolow, The Women, pp. 18-19.
137.	Molina, Confesionario, fol. 54v. 

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   190 27/1/26   10:48



191ECOS DE MUJER

En la parte superior derecha vemos a la Virgen del Rosario, cuyo 
culto fue introducido por los dominicos en toda América. Jackson si-
túa esta representación en el contexto de las guerras culturales entre las 
órdenes misioneras, en este caso entre los dominicos y los franciscanos, 
a los cuales los primeros reprochaban los métodos misionales escanda-
losos que practicaron en la primera fase de la evangelización, entre 1520 
y 1530, tales como los bautismos en masa sin la instrucción religiosa ade-
cuada.138 Las órdenes misioneras que llegaron a México después de los 
franciscanos, es decir, los dominicos y los agustinos, se negaron a em-
plear estos métodos e hicieron hincapié en el papel salvífico de la Iglesia 
como agente de la gracia divina a través de los sacramentos. En este caso, 
la representación destaca la importancia de confesarse antes de la muerte 
y obtener la extremaunción y el papel de las fraternidades religiosas.

Hemos visto que las mujeres no podían ocupar dentro de la Igle-
sia católica cargos religiosos. (Aun en los conventos femeninos, eran 
siempre los hombres quienes realizaban los ritos religiosos.) Sin embar-
go, las cofradías religiosas les proporcionaban ciertas posibilidades de 
mantener la autoridad y autonomía en el campo religioso, puesto que 
las mujeres nativas frecuentemente ocupaban importantes cargos ad-
ministrativos dentro de las fraternidades.139 Así, las cofradías religiosas 
se convirtieron en instituciones híbridas que servían, por un lado, para 
promover las creencias y prácticas católicas y, por otro, enlazaron con la 
tradición anterior al contacto permitiendo a las mujeres nativas conser-
var el acceso a lo sagrado. En este lugar hay que destacar, que las mujeres 
nativas han conservado el vínculo con lo sagrado hasta hoy día y ello a 
pesar de las restricciones de la Iglesia católica, como lo demuestran, por 
ejemplo, las oficiantes ceremoniales denominadas tiemperas que cele-
bran rituales relacionados con el año agrícola en el centro de México.140

Represente o no este fragmento El milagro de la Virgen María del 
Rosario, lo cierto es que se desarrolla en el contexto escatológico de 
la muerte individual y del Juicio Final, como muestran la figura del 

138.	Para la significación de la advocación de la Virgen del Rosario para la orden do-
minicana y su papel en las disputas con la orden franciscana véase los trabajos de 
Jackson citadas en las notas 126 y 127. Para el rol del rosario en la penitencia por 
las transgresiones sexuales, véase Lavrin, “La sexualidad”, pp. 55-56.

139.	Kellogg, Weaving the Past, pp. 73, 79-80, 84-85; Socolow, The Women, pp. 50-51, 
118-119; Vieira Powers, Women, p. 52.

140.	Hlúšek, “Closing the Water: Ethnography of a Nahua Ritual”.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   191 27/1/26   10:48



192 MONIKA BRENIŠÍNOVÁ

Maiestas Domini y las fauces abiertas del Leviatán, a las que los demo-
nios llevan las almas de los pecadores réprobos. En este sentido, tam-
bién es interesante el segundo fragmento del cuadro que se encuentra a 
la izquierda desde la perspectiva del espectador y el cual muestra a un 
hombre blanco siendo juzgado por un ángel y por cuya alma discuten 
los ángeles con un demonio.

Fig. 35. Anónimo, fragmentos de El milagro de la Virgen del Rosario, 
pintura mural blanca y negra, siglo xvi, exconvento, Tetela del Volcán, 

México. Foto: archivo personal de Monika Brenišínová.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   192 27/1/26   10:48



193ECOS DE MUJER

Tetela del Volcán estaba asociada a una destacada conquistadora, María de 
Estrada, que fue conocida por su activa participación en la guerra españo-
la-mexica junto a su marido, Pedro Sánchez Farfán. Tras la conquista, se 
le concedió la encomienda de Tetela del Volcán, lo que pone de manifiesto 
su estatus excepcional y el reconocimiento de sus contribuciones, algo in-
usual en la sociedad colonial dominada por los hombres. En este contexto, 
el significado de la imagen El milagro de la Virgen del Rosario en Tetela 
del Volcán adquiere capas adicionales de significado. La asociación con 
María de Estrada subraya el papel singular que las mujeres, tanto nativas 
como españolas, desempeñaban en el entramado religioso y social de la 
época.

Esta representación destaca el carácter horizontal y democrático de 
la escatología cristiana, que medía por igual a ricos y pobres, blancos 
y nativos, mujeres y hombres, y que ha servido como importante ins-
trumento de evangelización y catolización de las poblaciones nativas 
y, a la vez, también de instalación del poder vertical representado por 
las autoridades. Y es esta contradicción entre el poder horizontal y 
vertical que convierte al clero regular en un instrumento tan útil para 
la colonización y transculturación, pero que es sustituido por la Iglesia 
secular y marginado una vez que la colonización se ha completado, 
como pasó en Nueva España.

Discusión: la ideología (de género) detrás de las pinturas 
murales de Nueva España del siglo xvi y la representación 
de las mujeres 

Si regresamos a los cuatro aspectos que, según Scott, constituyen la 
categoría de género, podemos concluir que las pinturas murales dedi-
can la mayor atención a las mujeres jóvenes en edad (re)productiva, y 
en compañía de hombres. En el nivel simbólico, transmiten al público 
tanto femenino, como masculino, un mensaje sobre la posición de la 
mujer en la sociedad colonial temprana y sus papeles primordiales, 
que son, simplemente dicho, proporcionar a los hombres compañía, 
un hogar y reproducción, siendo la única alternativa la vida en reclu-
sión. Las pinturas estudiadas se concentran en mujeres españolas y na-
tivas, entre las que también era más frecuente el matrimonio, mientras 
que las formas de relaciones extramatrimoniales eran más comunes 
entre las castas mixtas.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   193 27/1/26   10:48



194 MONIKA BRENIŠÍNOVÁ

Aunque las pinturas murales estudiadas son híbridas y contienen 
también los elementos de las culturas mesoamericanas, el principal 
marco general e ideológico es católico. Son las normas y la moral cató-
licas las que determinan qué elementos prehispánicos están permitidos 
y cuáles no. El objetivo de las pinturas es, por tanto, introducir las 
leyes y las ideas de la sociedad colonial e integrar así al individuo en la 
sociedad. En nuestro caso, son sobre todo las costumbres relativas a la 
vida sexual de los jóvenes las que muestran que la única forma acepta-
ble de llevar una vida sexual es contraer un matrimonio monogámico. 
Así pues, la sexualidad se utiliza como herramienta para controlar a la 
sociedad e interiorizar sus valores. La mujer se construye como física 
y moralmente débil y necesitada de la protección masculina. 

Las representaciones nos muestran sobre todo las ideas contempo-
ráneas mediadas a través de la mirada masculina de los religiosos sobre 
los roles y el comportamiento deseado de las mujeres. Las fuentes in-
quisitoriales nos permiten corregir estas ideas al familiarizarnos con el 
funcionamiento de los aparatos ideológicos141 de la época, en nuestro 
caso sobre todo de la Inquisición católica. Si entendemos la ideología 
de acuerdo con Althusser como “una representación de la relación 
imaginaria de los individuos con las condiciones de su existencia”,142 
nos muestra el mundo colonial como jerárquico, androcéntrico y he-
teronormativo, en el cual los hombres blancos se sitúan en la cúspide 
de la pirámide social y en el cual la mujer tiene un papel importante, 
sin embargo, asimétrico, secundario. 

Las pinturas murales facilitan una realidad social más compleja de la 
sociedad colonial al simplificar las relaciones entre los hombres y las mu-
jeres representados, lo que posibilita la memorización e identificación 
con los estereotipos de género patriarcales y su reproducción por par-
te de sus espectadores, hombres y mujeres. Así, las pinturas introducen 
el patriarcado colonial y refuerzan la masculinidad hegemónica entre la 
población nativa al socializarla con ideas estereotipadas sobre hombres 
y mujeres, así como sus relaciones y roles sociales que son mostrados 
como fijos e inmutables,143 cuya tradición se remonta hasta los principios 
de tiempo. Por ejemplo, en las representaciones del Juicio Final o Triunfo 

141.	Althusser, “Ideology”, pp. 167-170, 180-181.
142.	Tesis I: “Ideology represents the imaginary relationship of individuals to their real 

conditions of existence”, (translación de la autora). Althusser, “Ideology”, p. 162. 
143.	Para el concepto de fixity de Bhabha véase la introducción, pp. 32.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   194 27/1/26   10:48



195ECOS DE MUJER

de la Muerte, la civilización humana es representada como una socie-
dad patriarcal basada en jerarquía de género y raza, es decir, liderada por 
hombres blancos que tienen autoridad tanto sobre las mujeres blancas, 
como sobre la población nativa al omitir la existencia de casas mixtas. 

El efecto de las pinturas se va potenciando con el marco escatológi-
co y cosmológico, cuyo fin es presentar y crear en el público la ilusión 
de que estas representaciones, así como las visiones estereotipadas e 
instituciones representadas son trascendentes y, por ende, legítimas. 
Sin embargo, como advierte Althusser, las representaciones, conce-
bidas como sistemas de ideas,144 no reflejan la realidad y sus condi-
ciones, sino ideales del grupo dominante (clero regular) y así, revelan 
sus valores y el pensamiento acerca de los grupos representados (las 
mujeres). Como resultado las pinturas nos muestran el mundo donde 
los hombres pretenden y, a la vez, esperan dominar la esfera pública, 
así como a las mujeres, excluyéndolas de la administrativa religiosa y 
estatal en las esferas privadas del hogar familiar (o una institución re-
ligiosa) o en las zonas y actividades periféricas como son los servicios 
de cuidado o pequeños comercios. Es decir, que tales representaciones 
reproducen y perpetúan el sistema del patriarcado colonial, del cual 
los hombres se benefician también económicamente, como demuestra 
el rol significativo de las mujeres nativas al pagar el tributo o de las 
esclavas afrodescendientes en la economía colonial. 

De acuerdo con Althusser, cada ideología está centrada (i. e. el sujeto 
único y absoluto ocupa el lugar del centro). Como tal es fuerza motriz 
de acciones humanas que funciona como un doble espejo, en el cual los 
sujetos se autosubordinan y, a la vez, están subordinados a las normas e 
ideales de la época. Hemos visto que en realidad las mujeres se relaciona-
ban con los ideales y las normas católicas de la época de maneras hetero-
géneas como atestiguan las fuentes inquisitoriales. Y que la intersección 
de factores como el género y/o la etnicidad influían de manera signifi-
cante en la actitud y posición social de la mujer en la sociedad colonial, 
así como en el nivel de su interiorización con sus ideales y valores o al 
revés de la rebeldía contra las normas y expectativas del sistema colonial.

144.	Althusser, “Ideology”, pp. 162, 165-166. Para la explanación de la teoría de ideo-
logía de Althusser y su crítica, (aunque Hall no parte del texto “Idéologie et appa-
reils idéologiques d’État”, tradicionalmente interpretado en cuanto a la concep-
ción de ideología de Althusser, sino de su La revolución teórica de Marx), véase 
Hall, “Significado”, esp. pp. 36-37.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   195 27/1/26   10:48



196 MONIKA BRENIŠÍNOVÁ

Por ejemplo, hemos visto las pinturas murales que representaban las 
ideas dominantes de la sociedad colonial acerca del matrimonio. Estas 
ideas se objetivaban luego en las acciones de los sujetos regidos por el 
rito católico al contraer el sacramento del matrimonio. Sin embargo, la 
voluntad de seguir y objetivar estos ideales en acciones reales disminuía 
de manera significativa con el estatus social del individuo o grupo en la 
jerarquía de la sociedad colonial. Por esta razón, las mujeres no blancas 
solían vivir más frecuentemente en relaciones extramatrimoniales o, in-
cluso llegaron a rebelarse contra el sistema ideológico de la época y sus 
aparatos ideológicos, por ejemplo, la Inquisición. (Al mismo tiempo, 
hay que tener en cuenta que los procesos inquisitoriales pueden no ser 
un fiel reflejo de la realidad; también pueden ser provocaciones dirigi-
das, por ejemplo, a intentar apoderarse de la propiedad o el trabajo de 
otra persona, frecuentemente marginada por la sociedad dominante.)

Hemos visto también que las representaciones se objetivaban no 
solo en las relaciones y acciones de gente, sino que tenían impacto in-
cluso en la organización y concepción del espacio. El cual, en la época 
colonial, estaba organizado según los puntos cardinales y su valor sim-
bólico que incluía también al género, limitando el espacio de vida de las 
mujeres en la privacidad del hogar o del convento, en el caso de las mu-
jeres blancas y nativas, y excluyendo a las mujeres mestizas a la perife-
ria, en donde se dedicaban al cuidado de los próximos y de la vivienda, 
o trabajaban en pequeños servicios y comercio. Además, la asociación 
de la mujer con la siniestra y el poniente tenía importantes implicacio-
nes ideológicas y morales para la posición de la mujer en la sociedad 
colonial, ya que asociaba a la mujer con la extinción y la muerte, y la 
construía como física y moralmente más débil. En resumen, el género 
tenía un impacto significativo en la vida de los miembros de la sociedad 
colonial y su posición dentro de ella al influenciar y estructurar no solo 
los roles sociales, derechos y responsabilidades, sino también la organi-
zación del espacio, así como las posibilidades de su uso y movimiento 
dentro de él dejando más espacio, autonomía y poder a los hombres. 

Conclusión

Las pinturas murales de la época colonial temprana nos ofrecen una 
ventana invaluable hacia la construcción y perpetuación de los roles 

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   196 27/1/26   10:48



197ECOS DE MUJER

y estereotipos de género en el México central durante el siglo xvi. 
A través de las representaciones de mujeres, las pinturas murales 
representan y transmiten un modelo metapragmático que hace re-
ferencia a las expectativas y, a la vez, limitaciones impuestas a las 
mujeres por la clase dominante de la sociedad colonial. Al entrelazar 
los elementos y tradiciones mesoamericanos seleccionados con un 
marco católico dominante, los murales tenían que reforzar los idea-
les y las normas morales católicas de la época y promover también el 
patriarcado colonial, es decir una visión jerárquica y androcéntrica 
del mundo. 

Por ejemplo, la pintura de la Lujuria representa comportamientos 
y características a la vez admitidos e inadmitidos por la sociedad co-
lonial católica. No solamente muestra un matrimonio monogámico 
como una norma e ideal cristianos, sino que, a la vez, hace referencia 
a la poliginia, una tradición anterior al contacto relacionada con las 
élites nativas, etc. De este modo incorpora la tradición prehispánica 
dentro del marco ideológico del catolicismo que, sin embargo, se re-
presenta como único legítimo, tradicional y eterno. 

La utilización de la sexualidad como herramienta de control social 
y la representación de la mujer como débil y necesitada de protección 
masculina reflejan los ideales del aparato ideológico, en nuestro caso 
sobre todo de las instituciones eclesiásticas (clero regular) y familiares, 
en las que los hombres tenían que desempeñar roles primordiales. Y 
así tenían que contribuir a la internalización de estos valores entre las 
mujeres, convertirlas en los sujetos coloniales y someterlos a la ideo-
logía de género española. Además, las pinturas murales representan y 
construyen las relaciones de género como desiguales y al representar-
las como si existieran desde tiempos inmemoriales, tienen por fina-
lidad sostener y legitimar la estructura social desigual de la sociedad 
colonial. 

A la vez, el estudio de los documentos inquisitoriales muestra que, 
en realidad, la sociedad colonial era mucho más compleja y los indi-
viduos, mujeres y hombres, incorporaron los valores católicos en su 
vida cotidiana de diferente modo, frecuentemente de acuerdo con su 
posición social y en intersección con otros factores como son la etni-
cidad o el género. En este lugar me gustaría advertir que el estudio de 
los documentos inquisitoriales propone más posibilidades de estudio 
de la historia de mujeres y género y el funcionamiento del patriarcado 

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   197 27/1/26   10:48



198 MONIKA BRENIŠÍNOVÁ

colonial al estudiar, por ejemplo, diferentes posturas entre las mujeres 
y los hombres hacia la moral y las normas católicas. 

Finalmente, hemos visto que las representaciones visuales no solo 
influyen en las relaciones y acciones de las personas, sino también en 
la organización y concepción del espacio, limitando la autonomía y 
el poder de las mujeres. Estas pinturas, al simplificar y estereotipar la 
realidad social, tenían por fin facilitar a los sujetos coloniales la memo-
rización e identificación con los roles de género establecidos y repre-
sentados como fijos, perpetuando así una tradición de subordinación 
femenina que se remonta supuestamente a los orígenes de la civiliza-
ción humana y donde la culpa por las transgresiones contra la moral y 
las normas católicas se suele transferir del hombre a la mujer.

05-Historia oculta_Brenisinova.indd   198 27/1/26   10:48




